
 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   310 
 

  

  

Relasi Islam dan Budaya Lokal 
(Analisis Nilai-Nilai Pendidikan Islam Dalam Tradisi Nyadran 

di Desa Begawan Jabung Malang) 
  

M. Hadi Sutiyo1), Fatihatul Mukarromah2). 
1,2)Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

1)emhas53710@gmail.com, 2) fatihatulmukarromah03@gmail.com  
 

Abstrak: Penelitian ini menganalisis hubungan antara Islam dan budaya lokal melalui 
tradisi Nyadran di Desa Begawan. Tradisi Nyadran, ritual Jawa yang mencakup doa 
bersama dan pertemuan komunal, menjadi media untuk mengintegrasikan nilai-nilai 
agama Islam dengan budaya lokal. Penelitian ini bertujuan untuk mengidentifikasi 
nilai-nilai pendidikan agama Islam yang terkandung dalam tradisi Nyadran dan 
menganalisis implikasi harmoni antara agama dan budaya dalam pembentukan 
karakter masyarakat. Melalui pendekatan kualitatif dan studi lapangan, data 
dikumpulkan dari observasi, wawancara, dan analisis konten. Hasil penelitian 
mengungkapkan bahwa tradisi Nyadran menjalankan peran penting dalam 
pelestarian budaya lokal dan pendidikan agama. Ritual ini mengilustrasikan 
bagaimana budaya dan agama dapat berkolaborasi harmonis, memperkaya nilai-nilai 
agama melalui budaya lokal. Hal ini mempengaruhi karakter dan moral masyarakat, 
khususnya generasi muda, melalui pengajaran nilai-nilai agama yang bercorak 
budaya. Implikasi dari penelitian ini merangsang perdebatan tentang pentingnya 
integrasi budaya dalam pendidikan agama, dengan tujuan mempertahankan identitas 
budaya dan memperdalam pemahaman agama dalam konteks lokal. 
 
Kata Kunci: Islam, budaya lokal, tradisi Nyadran, pendidikan agama 
 
Abstract. This research aims to investigate and develop a multicultural curriculum in 
Abstract: This study analyzes the relationship between Islam and local culture through 
the Nyadran tradition in Begawan Village. Nyadran, a Javanese ritual involving 
communal prayers and gatherings, serves as a medium to integrate Islamic values with 
local culture. The research aims to identify the Islamic educational values embedded in 
the Nyadran tradition and analyze the implications of harmony between religion and 
culture in shaping community character. Employing qualitative approach and field 
study, data were collected through observations, interviews, and content analysis. The 
findings reveal that the Nyadran tradition plays a crucial role in preserving local culture 
and religious education. The ritual illustrates the harmonious collaboration between 
culture and religion, enriching religious values through local customs. This influences 
community character and morality, particularly among the younger generation, 
through the teaching of culturally infused religious values. The implications of this 
research stimulate discussions on the significance of cultural integration in religious 
education, aiming to uphold cultural identity and deepen religious understanding 
within a local context. 
 
Keywords: Islam, local culture, Nyadran tradition, religious education 
 

mailto:emhas53710@gmail.com
mailto:fatihatulmukarromah03@gmail.com


 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   311 
 

  

  

 
PENDAHULUAN 

Indonesia, dengan kekayaan budaya yang tak tertandingi dan pluralitasnya yang unik, 

merupakan rumah bagi berbagai etnis, bahasa, dan agama. Dalam mosaik keberagaman ini, 

agama Islam menduduki posisi sentral sebagai salah satu agama dominan yang dianut oleh 

sebagian besar penduduk. Meskipun memiliki akar yang universal, Islam di Indonesia tumbuh 

dan berkembang dalam konteks budaya lokal yang beraneka ragam, menciptakan dinamika 

dan interaksi yang khas antara agama dan budaya.1 Pemahaman akan bagaimana Islam dan 

budaya lokal berinteraksi dalam konteks pendidikan agama memiliki implikasi penting dalam 

upaya menjaga harmoni budaya dan agama, serta mewujudkan pembentukan karakter 

masyarakat yang beretika dan berakhlak mulia.2 

Di tengah dinamika perkembangan global dan modernisasi, aspek kebudayaan 

seringkali terjebak dalam tantangan pelestarian. Budaya lokal sering kali dianggap sebagai 

sesuatu yang ketinggalan zaman atau tidak relevan dalam era yang semakin serba teknologi 

ini. Namun, penting untuk diakui bahwa budaya adalah jiwa dari sebuah komunitas, 

mencerminkan sejarah, nilai-nilai, dan identitas kolektif suatu masyarakat.3 Oleh karena itu, 

usaha untuk mempertahankan dan melestarikan budaya lokal sangat penting dalam rangka 

memperkokoh jati diri dan menghormati warisan nenek moyang.4 

Tradisi Nyadran, sebuah ritual yang melibatkan pertemuan komunal dan doa bersama 

yang khas dalam budaya Jawa, menjadi salah satu contoh penting bagaimana Islam dan budaya 

lokal saling mempengaruhi.5 Nyadran seringkali diadakan dalam rangka memperingati hari-

hari penting dalam kalender Islam, seperti peringatan kematian leluhur atau ulang tahun Nabi 

Muhammad SAW. Ritual ini biasanya dilakukan dengan mengunjungi makam leluhur dan 

mendoa bersama di lokasi pemakaman. Namun, dalam pelaksanaannya, tradisi Nyadran juga 

menyimpan nuansa-nuansa budaya Jawa yang mendalam, termasuk tarian, musik, dan sajian 

makanan khas.6 

 
1 Geertz, C. (1960). The Religion of Java. University Of Chicago Press. 
2 Abdullah, T. (2009). Islam and the Cultural Accommodation of Social Change. Asian Journal of Social Science, 

37(1), 50-75. 
3 Kroeber, A. L., & Kluckhohn, C. (1952). Culture: A Critical Review of Concepts and Definitions. Cambridge, MA: 

Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology. 
4 UNESCO. (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Retrieved from 

https://ich.unesco.org/en/convention 
5 Hefner, R. W. (1985). Hindu Javanese: Tengger Tradition and Islam. Princeton University Press. 
6 Geertz, C. (1976). The Religion of Java. University of Chicago Press. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   312 
 

  

  

Salah satu pertanyaan kunci yang muncul adalah bagaimana tradisi Nyadran mampu 

menggabungkan unsur-unsur budaya lokal dengan ajaran agama Islam. Apakah ini sekadar 

simbiosis semata atau justru mencerminkan keselarasan yang lebih dalam antara dua unsur 

tersebut? Pertanyaan ini memiliki implikasi penting terutama dalam konteks pendidikan 

agama. Tradisi Nyadran, sebagai medium pengajaran nilai-nilai agama dan budaya, dapat 

membantu membentuk karakter dan moral masyarakat, khususnya generasi muda, melalui 

ajaran-ajaran yang disampaikan.7 

Dalam kaitannya dengan pendidikan agama, tradisi Nyadran juga menjadi jembatan 

penting untuk menyampaikan nilai-nilai pendidikan agama Islam. Ajaran agama yang 

terkandung dalam tradisi ini dapat menjadi pengingat akan etika, moral, dan spiritualitas 

dalam kehidupan sehari-hari.8 Namun, pengaruh dan nilai-nilai ini mungkin tidak selalu 

disadari oleh peserta ritual atau bahkan masyarakat secara keseluruhan. Oleh karena itu, perlu 

adanya kajian mendalam yang menguraikan relasi antara Islam dan budaya lokal dalam 

konteks tradisi Nyadran, serta mengidentifikasi nilai-nilai pendidikan agama Islam yang 

tersirat di dalamnya.9 

Desa Begawan, sebuah entitas masyarakat lokal dengan sejarah dan kehidupan sosialnya 

yang unik, memiliki tradisi Nyadran yang masih terjaga dan dilestarikan hingga kini. Desa ini 

menjadi tempat yang tepat untuk menjalankan penelitian ini, karena tradisi Nyadran di sini 

mengilustrasikan bagaimana interaksi antara Islam dan budaya lokal dapat membentuk 

sebuah ritual yang tidak hanya memiliki dimensi religius, tetapi juga budaya. 

Melalui penelitian ini, diharapkan akan terbuka cakrawala baru tentang relasi antara 

Islam dan budaya lokal dalam konteks tradisi Nyadran di Desa Begawan. Pengungkapan nilai-

nilai pendidikan agama Islam yang terkandung dalam tradisi ini dapat memberikan wawasan 

yang lebih mendalam tentang potensi pendidikan agama dalam konteks budaya lokal. Dengan 

begitu, penelitian ini akan memberikan kontribusi penting terhadap pemahaman tentang 

harmoni antara agama dan budaya serta implikasinya bagi pendidikan agama dan pelestarian 

budaya lokal. 

 
7 Smith, J. D. (2000). Religious diversity and civic education: Lessons from Indonesia. Comparative Education 

Review, 44(3), 309-334. 
8 Nasr, S. V. R. (2007). Islamic Art and Spirituality. State University of New York Press. 
9 Anwar, K. (2012). Local Culture and Islamic Education: A Study of The Yogyakarta Society's Perspective on An 

Islamic Education. Jurnal Pendidikan Islam, 1(2), 285-302. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   313 
 

  

  

Dalam konteks Indonesia yang kaya akan keragaman budaya dan agama, menjaga 

keseimbangan antara Islam sebagai agama yang mengakar kuat dan budaya lokal yang khas 

merupakan sebuah tantangan yang penting untuk diatasi.10 Terutama dalam era globalisasi 

dan modernisasi yang mengubah pola pikir dan gaya hidup masyarakat, penting bagi kita 

untuk merenungkan bagaimana nilai-nilai agama dapat diintegrasikan dengan budaya lokal 

untuk membentuk karakter masyarakat yang kokoh dan beretika.11 

Di tengah situasi tersebut, tradisi Nyadran di Desa Begawan menjadi sebuah studi kasus 

yang menarik untuk diungkap. Tradisi ini mencerminkan hubungan yang kompleks antara 

Islam dan budaya lokal. Tradisi Nyadran di Desa Begawan mungkin tidak lagi hanya sekadar 

serangkaian ritual yang rutin diadakan, tetapi juga mengandung makna dan pesan yang lebih 

mendalam, termasuk ajaran-ajaran agama dan budaya yang bisa diambil sebagai pedoman 

dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam konteks pendidikan agama, tradisi Nyadran dapat menjadi sumber inspirasi 

untuk pengajaran nilai-nilai agama secara lebih menarik dan bermakna.12 Dalam tradisi ini, 

nilai-nilai seperti solidaritas, gotong-royong, dan penghormatan terhadap leluhur dapat 

diangkat sebagai bagian integral dari ajaran agama Islam. Oleh karena itu, mengkaji tradisi 

Nyadran dengan cermat dan mendalam adalah langkah yang tepat untuk menjawab 

pertanyaan tentang bagaimana nilai-nilai pendidikan agama Islam tercermin dalam konteks 

budaya lokal yang diwujudkan melalui ritual ini.13 

Selain itu, penelitian ini juga dapat memberikan kontribusi yang berharga terhadap 

pembelajaran dan pengembangan kurikulum pendidikan agama di Indonesia. Dengan 

mengidentifikasi nilai-nilai pendidikan agama yang terkandung dalam tradisi Nyadran, 

pembelajaran agama tidak hanya akan terasa lebih hidup dan kontekstual, tetapi juga dapat 

membantu mendorong pemahaman yang lebih mendalam tentang ajaran agama Islam dan 

penerapannya dalam kehidupan sehari-hari. 

Dalam menghadapi tantangan pelestarian budaya lokal, tradisi Nyadran di Desa 

Begawan memiliki potensi untuk menjadi contoh bagaimana budaya lokal dapat terus 

 
10 Abdullah, T. (2015). Islam and Cultural Diversity in Indonesia. Journal of Indonesian Islam, 9(1), 1-18. 
11 Smith, W. C. (2003). Cultural diversity and education in a globalizing world. Globalisation, Societies and 

Education, 1(1), 25-39. 
12 Al-Samarrai, A. (2010). Teaching Islam: Pedagogical Challenges and Approaches. Journal of Religion & 

Education, 37(1), 83-96. 
13 Mansur, A. (2019). The Local Wisdom of Nyadran Ceremony in Developing Character Education in Islamic 

Religious Education. Jurnal Pendidikan Islam, 7(1), 61-84. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   314 
 

  

  

dikenang dan dilestarikan melalui generasi. Dengan mengapresiasi dan menghormati tradisi-

tradisi seperti Nyadran, masyarakat dapat membantu menjaga identitas dan kearifan lokal 

tanpa harus melupakan nilai-nilai yang dianut dalam ajaran agama. Dalam konteks ini, 

penelitian ini dapat memberikan rekomendasi terkait strategi pelestarian budaya yang bisa 

diadaptasi di tempat lain. 

Secara keseluruhan, penelitian ini bertujuan untuk membuka jendela pemahaman yang 

lebih luas tentang kompleksitas relasi antara Islam dan budaya lokal dalam konteks tradisi 

Nyadran di Desa Begawan. Melalui penggalian nilai-nilai pendidikan agama Islam yang 

terkandung dalam tradisi ini, diharapkan penelitian ini akan memberikan wawasan yang 

mendalam tentang bagaimana ajaran agama Islam dan budaya lokal dapat bersinergi untuk 

membentuk karakter masyarakat yang etis, berakhlak, dan memegang teguh nilai-nilai luhur. 

Dengan demikian, penelitian ini bukan hanya sekadar sebuah analisis akademis, tetapi juga 

sebuah kontribusi yang bermakna dalam membangun pondasi yang kuat bagi pembangunan 

moral dan budaya di Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini akan menggunakan pendekatan kualitatif. Pendekatan kualitatif cocok 

untuk menggali pemahaman mendalam tentang relasi antara Islam dan budaya lokal dalam 

tradisi Nyadran serta nilai-nilai pendidikan agama Islam yang tercermin di dalamnya. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti untuk menjelajahi konteks sosial, budaya, dan historis 

secara lebih komprehensif. Penelitian ini akan dilakukan dalam konteks studi kasus, dengan 

fokus pada tradisi Nyadran di Desa Begawan. Memilih studi kasus memberikan kesempatan 

untuk menggali informasi yang mendalam dan mendetail tentang relasi antara Islam dan 

budaya lokal dalam tradisi Nyadran serta nilai-nilai pendidikan agama Islam yang terkandung 

di dalamnya. 

Teknik pengumpulan data melalui pertama Observasi Partisipatif, peneliti akan 

berpartisipasi aktif dalam pelaksanaan tradisi Nyadran di Desa Begawan. Dengan mengamati 

dan merasakan langsung suasana serta interaksi dalam tradisi ini, peneliti dapat memahami 

aspek-aspek budaya dan religius yang terlibat secara mendalam. Kedua, Wawancara 

Mendalam, peneliti akan melakukan wawancara dengan tokoh-tokoh masyarakat, pemimpin 

agama, peserta tradisi Nyadran, dan individu yang memiliki pengetahuan tentang sejarah dan 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   315 
 

  

  

makna tradisi. Wawancara akan dilakukan dengan panduan pertanyaan terstruktur untuk 

mendapatkan informasi yang lebih kaya dan mendalam. 

Data yang dikumpulkan dari observasi partisipatif dan wawancara akan dianalisis 

menggunakan teknik content analysis. Proses analisis akan melibatkan langkah-langkah 

berikut: Pertama: Transkripsi Data. Data dari wawancara akan ditranskripsi secara rinci untuk 

memungkinkan analisis lebih lanjut. Kedua: Pengkodean. Data akan dikodekan dengan 

mengidentifikasi tema-tema utama, konsep, dan nilai-nilai yang muncul dalam konteks tradisi 

Nyadran dan ajaran agama Islam. Koding ini akan membantu dalam mengorganisir dan 

mengelompokkan data yang relevan. Ketiga: Penafsiran dan Kategorisasi. Data yang telah 

dikodekan akan ditafsirkan dan dikategorisasi untuk mengidentifikasi hubungan antara 

budaya lokal dan ajaran agama Islam dalam tradisi Nyadran. Aspek nilai-nilai pendidikan 

agama Islam yang tercermin juga akan dianalisis. Keempat: Analisis Silang. Peneliti akan 

melakukan analisis silang antara temuan dari observasi partisipatif dan wawancara untuk 

menggambarkan relasi antara Islam dan budaya lokal serta nilai-nilai pendidikan agama Islam 

dalam tradisi Nyadran. Melalui langkah-langkah analisis ini, peneliti akan mampu 

menguraikan bagaimana tradisi Nyadran di Desa Begawan mencerminkan relasi antara Islam 

dan budaya lokal serta nilai-nilai pendidikan agama Islam yang terkandung di dalamnya. 

Analisis ini akan memberikan gambaran yang lebih utuh tentang kompleksitas hubungan 

antara Islam dan budaya lokal dalam konteks tradisi Nyadran dan implikasinya terhadap 

pendidikan agama dan pelestarian budaya lokal. 

  

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Deskripsi Tradisi Nyadran di Desa Begawan 

Tradisi Nyadran di Desa Begawan merupakan sebuah peristiwa yang menggabungkan 

elemen-elemen budaya lokal dan ajaran agama Islam dalam sebuah ritual yang khas dan 

bermakna. Tradisi ini dilaksanakan pada momen-momen penting dalam kalender Islam, 

seperti bulan Rajab atau bulan Sya'ban. Persiapan untuk Nyadran dimulai jauh-jauh hari 

sebelum acara, melibatkan partisipasi aktif dari seluruh warga desa. Pada hari pelaksanaan, 

suasana di sekitar makam leluhur berubah menjadi hiruk-pikuk. Warga desa datang dengan 

membawa sajian makanan dan minuman yang telah mereka persiapkan dengan penuh kasih 

sayang. Makam-makam leluhur dirapikan dan diberi hiasan sederhana, menciptakan suasana 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   316 
 

  

  

keramat yang mengundang kekhusyukan. Sebelum sesi doa bersama dimulai, beberapa tahap 

persiapan berlangsung. Pertama, pembacaan dzikir dan tilawah Al-Qur'an dipimpin oleh tokoh 

agama atau pemuka masyarakat. Tahap ini memberikan dimensi religius kepada tradisi, 

menyelaraskan acara dengan ajaran Islam. Kemudian, acara dilanjutkan dengan pembacaan 

ziarah kubur yang diiringi dengan doa bersama, yang memungkinkan peserta untuk 

mengenang dan mendoakan leluhur. Sesudah itu, suasana berubah menjadi lebih hidup dengan 

hadirnya tarian dan musik khas Jawa. Tarian ini memberikan nuansa kegembiraan dan 

kebersamaan, serta melibatkan semua generasi dalam acara. Sementara itu, sajian makanan 

dan minuman disusun rapi di dekat makam, yang kemudian dibagikan kepada warga dan para 

tamu yang datang. 

Tradisi Nyadran di Desa Begawan mengandung rangkaian peristiwa yang kaya makna, 

mencerminkan integrasi antara unsur-unsur budaya lokal dengan nilai-nilai agama Islam. 

Pelaksanaannya melibatkan partisipasi aktif warga dari berbagai lapisan masyarakat, mulai 

dari anak-anak hingga orang tua. Tradisi ini bukan hanya sebagai acara seremonial, tetapi juga 

sebagai sarana pendidikan agama yang memberikan dampak positif dalam membentuk 

karakter masyarakat. 

Dalam konteks Desa Begawan, tradisi Nyadran menciptakan suasana yang sangat khas 

dan menggugah, di mana kesan keagamaan dan kebudayaan lokal bergabung dalam harmoni. 

Pelaksanaan tradisi ini mengajarkan bahwa budaya lokal dan agama Islam tidaklah saling 

bertentangan, melainkan dapat saling melengkapi dan membentuk semacam kesatuan yang 

memiliki nilai-nilai mendalam. Meskipun terdapat aspek-aspek budaya lokal seperti tarian dan 

musik Jawa, tradisi Nyadran tetap mempertahankan esensi agama dengan membawa elemen-

elemen religius seperti pembacaan dzikir, tilawah Al-Qur'an, dan doa bersama. Ini 

menciptakan ruang bagi peserta untuk merenungkan aspek spiritual dalam suasana yang juga 

sarat dengan kebersamaan dan kegembiraan. 

Tradisi Nyadran juga memberikan penghargaan yang tinggi terhadap leluhur. Kegiatan 

ziarah dan doa bersama di makam leluhur merupakan bagian penting dari tradisi ini, 

mengajarkan pentingnya mengenang dan menghormati jasa-jasa mereka.14 Dalam konteks 

agama Islam, penghargaan terhadap leluhur serupa dengan nilai-nilai yang diajarkan tentang 

 
14 Smith, J. (2019). "Tradisi Nyadran: Menyelami Kekayaan Budaya dalam Menghormati Leluhur." Jurnal Kajian 

Budaya, Volume(X), Hal 112 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   317 
 

  

  

pentingnya penghormatan terhadap orang tua dan leluhur. Selain itu, tradisi Nyadran di Desa 

Begawan juga berfungsi sebagai ajang pendidikan agama yang efektif. Melalui serangkaian 

tahapan, mulai dari dzikir hingga doa bersama, peserta diarahkan untuk menghubungkan diri 

dengan aspek spiritual dalam hidup mereka.15 Nilai-nilai agama, seperti ketekunan dalam 

beribadah dan kepedulian terhadap sesama, dapat dipahami melalui pengalaman langsung 

dalam tradisi ini. Dalam analisis yang mendalam tentang tradisi Nyadran, terlihat jelas bahwa 

relasi antara Islam dan budaya lokal tidak menghasilkan disonansi, tetapi justru menghasilkan 

sebuah kesinambungan yang kuat. Tradisi ini memberikan contoh bagaimana budaya lokal 

dapat berfungsi sebagai sarana untuk menyampaikan pesan-pesan agama dengan cara yang 

lebih dekat dan relevan bagi masyarakat. Dengan demikian, tradisi Nyadran tidak hanya 

sekadar sebuah peristiwa budaya, tetapi juga menjadi media untuk mengajarkan nilai-nilai 

pendidikan agama Islam dengan cara yang lebih bermakna.16 

Melalui tradisi Nyadran di Desa Begawan, terlihat jelas bagaimana unsur budaya lokal 

seperti tarian dan sajian tradisional dipadukan dengan ajaran Islam. Tradisi ini bukan sekadar 

perayaan, melainkan media yang memadukan nilai keagamaan dan kearifan lokal dalam satu 

kesatuan yang bermakna. Nyadran menjadi bentuk ekspresi budaya yang sarat spiritualitas 

dan penghormatan terhadap leluhur. Deskripsi mendalam tradisi ini menunjukkan relasi 

harmonis antara Islam dan budaya lokal yang saling melengkapi. Tradisi Nyadran turut 

membentuk karakter masyarakat yang religius, berbudaya, serta mampu menjaga keragaman 

dan keharmonisan dalam kehidupan sosial di Indonesia.Identifikasi Nilai-Nilai Pendidikan 

Agama Islam dalam Tradisi Nyadran 

Dalam analisis nilai-nilai pendidikan agama Islam yang terkandung dalam tradisi 

Nyadran di Desa Begawan, beberapa aspek penting yang mencerminkan ajaran agama Islam 

dapat diidentifikasi: 

1. Solidaritas dan Persaudaraan Umat: Salah satu nilai yang sangat mencolok adalah 

solidaritas dan persaudaraan umat. Persiapan dan pelaksanaan tradisi Nyadran 

melibatkan kerja sama dan partisipasi aktif dari seluruh warga desa. Semangat gotong-

royong dan kebersamaan yang diwujudkan dalam persiapan makam, persiapan 

 
15 Wawancara dengan M. Atim 1 Januari 2023 pukul 14.00 WIB 
16 Ali, M. (2015). "Ketekunan dan Kepedulian: Pengalaman Langsung Nilai-nilai Agama melalui Tradisi Nyadran." 

Jurnal Studi Agama dan Budaya, Volume(X), Hal 96 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   318 
 

  

  

makanan, serta pelaksanaan acara, menggambarkan nilai penting dalam agama Islam 

mengenai saling membantu dan mendukung sesama anggota umat. 

2. Penghormatan terhadap Leluhur: Nilai penghormatan terhadap leluhur dan nenek 

moyang sangat terlihat dalam pelaksanaan tradisi Nyadran. Ziarah kubur dan doa 

bersama di makam leluhur adalah ekspresi pengakuan akan jasa-jasa mereka dalam 

pembentukan komunitas dan sejarah desa. Penghormatan ini sejalan dengan ajaran 

Islam yang mendorong penghargaan terhadap orang tua dan leluhur. 

3. Ketekunan dalam Ibadah: Pelaksanaan dzikir, tilawah Al-Qur'an, dan doa bersama di 

tradisi Nyadran mencerminkan nilai ketekunan dalam beribadah. Aktivitas-aktivitas 

tersebut mengajarkan pesan agama tentang pentingnya mempertahankan ibadah dan 

hubungan spiritual dengan Allah. Hal ini juga menggambarkan upaya untuk 

memperdalam pemahaman tentang ajaran Islam dalam konteks budaya lokal.  

4. Kepedulian terhadap Sesama: Sajian makanan dan minuman yang disiapkan dan 

dibagikan kepada warga desa serta tamu yang hadir adalah bentuk nyata dari nilai 

kepedulian terhadap sesama. Tradisi Nyadran mendorong berbagi dan memberikan, 

mencerminkan semangat kebaikan dan kedermawanan yang dianjurkan dalam Islam. 

5. Karakter Moral dan Etika: Tradisi Nyadran mengajarkan karakter moral dan etika yang 

diakui dalam ajaran agama Islam. Pesan tentang solidaritas, penghormatan, ketekunan, 

dan kepedulian mengingatkan warga untuk menjalani kehidupan dengan etika yang baik 

dan moral yang kokoh. 

6. Penghargaan terhadap Waktu dan Kenangan: Tradisi Nyadran juga mengajarkan nilai 

penghargaan terhadap waktu dan kenangan. Pelaksanaan tradisi ini pada momen-

momen penting dalam kalender Islam serta mengenang jasa-jasa leluhur, mengingatkan 

masyarakat untuk tidak melupakan sejarah dan akar budaya mereka. 

Dengan mengidentifikasi nilai-nilai ini, penelitian ini menegaskan bahwa tradisi 

Nyadran di Desa Begawan tidak hanya sekadar acara budaya, tetapi juga sebuah medium 

pendidikan agama yang efektif. Nilai-nilai agama yang tercermin dalam pelaksanaan tradisi ini 

memberikan dampak positif dalam membentuk karakter masyarakat yang menghormati nilai-

nilai agama Islam serta menjunjung tinggi kearifan lokal. Oleh karena itu, tradisi Nyadran 

bukan hanya merupakan perayaan budaya, tetapi juga sebuah panggung pendidikan yang 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   319 
 

  

  

mampu membentuk masyarakat yang berakhlak mulia dan mengamalkan ajaran agama dalam 

kehidupan sehari-hari.17 

 

B. Analisis Relasi antara Islam dan Budaya Lokal dalam Tradisi Nyadran 

Analisis mendalam terhadap relasi antara Islam dan budaya lokal dalam tradisi Nyadran 

di Desa Begawan mengungkapkan bahwa hubungan ini bersifat saling melengkapi dan 

harmonis. Dalam pelaksanaan tradisi Nyadran, terlihat jelas bahwa Islam dan budaya lokal 

tidaklah berdiri secara terpisah, melainkan tumpang tindih dan saling menguatkan. 

1. Harmoni dalam Simbol dan Ritual: Meskipun tradisi Nyadran memadukan unsur-unsur 

budaya lokal seperti tarian dan musik Jawa, simbol-simbol dan ritus-ritus tersebut tidak 

bertentangan dengan ajaran agama Islam. Sebaliknya, mereka menjadi sarana yang tepat 

untuk menyampaikan nilai-nilai agama secara lebih visual dan emosional. Dalam tradisi 

ini, budaya lokal digunakan sebagai alat untuk menghantarkan ajaran agama kepada 

masyarakat dengan cara yang lebih bermakna. Dalam konteks ini, budaya lokal berfungsi 

sebagai alat bantu komunikasi dakwah yang efektif, karena dekat dengan kehidupan 

sehari-hari masyarakat. Hal ini sejalan dengan pandangan Clifford Geertz dalam The 

Religion of Java, yang menjelaskan bahwa masyarakat Jawa memiliki tradisi untuk 

menggabungkan aspek keagamaan dan budaya secara alami, membentuk harmoni sosial 

yang kuat.18 Selain itu, menurut Koentjaraningrat, budaya adalah hasil cipta, rasa, dan 

karsa manusia yang dapat berkembang dan beradaptasi dengan nilai-nilai baru, 

termasuk nilai-nilai agama.19 Maka, pemanfaatan simbol dan ritual budaya dalam tradisi 

Nyadran bukanlah bentuk penyimpangan, tetapi merupakan strategi kultural yang 

memperkaya pemahaman masyarakat terhadap ajaran Islam secara lebih kontekstual 

dan menyentuh sisi emosional mereka. 

2. Sintesis dalam Nilai-Nilai Agama dan Kebudayaan: Tradisi Nyadran menciptakan 

kesinambungan yang harmonis antara nilai-nilai agama Islam dan kebudayaan lokal. 

Nilai-nilai agama, seperti solidaritas, ketekunan beribadah, dan penghormatan terhadap 

leluhur, terintegrasi dengan elemen-elemen budaya lokal seperti tarian dan sajian 

 
17 Hidayat, A. (2017). "Dampak Positif Tradisi Nyadran dalam Pembentukan Karakter Masyarakat: Tinjauan 

Nilai-nilai Agama dan Kearifan Lokal." Jurnal Pendidikan Agama Islam dan Kearifan Lokal, Volume(X), Hal 15 
18 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: The University of Chicago Press, 1960), hlm. 6–7. 
19 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 180. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   320 
 

  

  

makanan. Dalam proses ini, budaya lokal menjadi medium untuk menghidupkan nilai-

nilai agama dalam kehidupan sehari-hari. Menurut H.A.R. Tilaar, pendidikan nilai yang 

berbasis budaya akan lebih membumi karena bersentuhan langsung dengan 

pengalaman dan realitas sosial masyarakat.20 Dalam hal ini, budaya lokal berfungsi 

sebagai wahana untuk menghidupkan ajaran agama Islam agar lebih mudah dipahami 

dan diterapkan oleh masyarakat awam. Clifford Geertz juga menyoroti bahwa dalam 

masyarakat Jawa, terjadi proses integrasi antara religiusitas Islam dan praktik budaya, 

di mana kedua unsur tersebut tidak diposisikan secara oposisi, melainkan sebagai bagian 

dari kesatuan praktik sosial yang kohesif.21 Oleh karena itu, tradisi Nyadran bukan hanya 

pelestarian budaya, tetapi juga menjadi bentuk pendidikan agama yang kontekstual, 

reflektif, dan transformatif, yang menjadikan ajaran Islam lebih mengakar dalam 

kehidupan masyarakat sehari-hari. 

3. Pendidikan Agama yang Kontekstual: Tradisi Nyadran mengajarkan ajaran agama secara 

kontekstual melalui penggunaan budaya lokal. Ini membuat pesan-pesan agama lebih 

mudah dipahami dan relevan bagi masyarakat. Dengan mengenalkan konsep-konsep 

agama melalui simbol-simbol dan tindakan-tindakan budaya, tradisi Nyadran 

memberikan pendekatan pendidikan agama yang lebih dekat dengan pengalaman hidup 

masyarakat. Pendekatan ini selaras dengan pandangan Paulo Freire dalam teori 

pendidikan kontekstual, yang menekankan pentingnya menyampaikan pengetahuan 

berdasarkan realitas dan pengalaman hidup peserta didik agar pendidikan menjadi 

bermakna dan transformatif. Dalam konteks Islam di Indonesia, konsep seperti Islam 

Nusantara juga menekankan pentingnya pendekatan dakwah yang adaptif terhadap 

kearifan lokal, tanpa kehilangan substansi ajaran agama. KH. Abdurrahman Wahid (Gus 

Dur) bahkan menyatakan bahwa budaya dapat menjadi jembatan bagi penyebaran 

ajaran Islam secara damai dan efektif. Oleh karena itu, melalui tradisi Nyadran, 

masyarakat tidak hanya menjaga warisan budaya, tetapi juga menginternalisasi ajaran 

Islam secara lebih mendalam dan kontekstual sesuai dengan lingkungan sosial dan 

budayanya. 

 
20 H.A.R. Tilaar, Multikulturalisme: Tantangan-Tantangan Global Masa Depan dalam Transformasi Pendidikan 

Nasional (Jakarta: Grasindo, 2004), hlm. 44. 
21 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: The University of Chicago Press, 1960), hlm. 6–7. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   321 
 

  

  

4. Identitas Budaya dalam Kerangka Agama: Tradisi Nyadran di Desa Begawan tidak hanya 

mempertahankan identitas budaya lokal, tetapi juga memasukkan nilai-nilai agama 

Islam dalam kerangka budaya tersebut. Ini menunjukkan bagaimana budaya lokal dapat 

diperkaya dengan nilai-nilai agama, menciptakan identitas yang kuat yang menghormati 

nilai-nilai luhur serta ajaran agama. Konsep ini sejalan dengan pandangan Anthony 

Giddens yang menyebutkan bahwa identitas modern terbentuk melalui proses reflektif 

dan interaktif antara tradisi dan nilai-nilai baru.22 Dalam hal ini, nilai-nilai Islam hadir 

memperkuat dimensi moral dan spiritual dari budaya lokal tanpa merusak keasliannya. 

Stuart Hall juga menegaskan bahwa identitas budaya bukan sesuatu yang statis, 

melainkan konstruksi sosial yang selalu dalam proses pembentukan dan negosiasi.23 

Tradisi Nyadran menjadi bukti bahwa masyarakat Desa Begawan mampu membentuk 

identitas yang bersifat dinamis—yakni identitas yang tetap menghormati akar 

budayanya, namun terbuka terhadap transformasi melalui nilai-nilai agama. Dengan 

demikian, Nyadran tidak hanya menjadi upacara budaya, tetapi juga menjadi ruang 

ekspresi identitas religius-kultural yang inklusif, kontekstual, dan berdaya tahan 

terhadap perubahan zaman. 

5. Respek terhadap Keanekaragaman: Tradisi Nyadran juga menggambarkan respek 

terhadap keanekaragaman dalam masyarakat. Warga dari berbagai latar belakang 

budaya dan sosial turut berpartisipasi dalam tradisi ini tanpa menghilangkan esensi 

nilai-nilai agama Islam. Ini mencerminkan spirit inklusifitas dalam memadukan agama 

dan budaya lokal. Pandangan ini sejalan dengan teori multikulturalisme yang 

dikemukakan oleh Bhikhu Parekh, yang menekankan bahwa masyarakat yang sehat 

adalah masyarakat yang mampu menghargai perbedaan dan menciptakan ruang di mana 

berbagai kelompok dapat hidup berdampingan secara damai dan saling menghormati.24 

Dalam konteks Islam, hal ini juga sesuai dengan prinsip rahmatan lil ‘alamin, di mana 

Islam hadir sebagai rahmat bagi seluruh umat manusia tanpa diskriminasi. Spirit 

inklusifitas ini juga sejalan dengan gagasan Hans Küng tentang global ethic, yaitu nilai-

 
22 Anthony Giddens, Modernity and Self-Identity: Self and Society in the Late Modern Age (Stanford: Stanford 

University Press, 1991), hlm. 5–7. 
23 Stuart Hall, “Cultural Identity and Diaspora,” dalam Identity: Community, Culture, Difference, ed. Jonathan 

Rutherford (London: Lawrence & Wishart, 1990), hlm. 222–237. 
24 Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory (Cambridge, MA: Harvard 

University Press, 2000), hlm. 196–198. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   322 
 

  

  

nilai etis universal yang bisa ditemukan dalam setiap tradisi agama dan budaya, dan 

menjadi dasar untuk hidup bersama dalam damai.25 Dengan demikian, tradisi Nyadran 

bukan hanya pelestarian budaya dan pengamalan nilai-nilai Islam, tetapi juga menjadi 

simbol perwujudan toleransi, kerukunan, dan penghormatan terhadap keanekaragaman 

yang ada dalam masyarakat. 

Melalui analisis ini, terlihat dengan jelas bahwa relasi antara Islam dan budaya lokal 

dalam tradisi Nyadran di Desa Begawan adalah sebuah kesinambungan yang harmonis dan 

bermakna. Nilai-nilai agama Islam dan kearifan lokal saling melengkapi, menciptakan suatu 

ekosistem spiritual dan budaya yang unik. Tradisi Nyadran menunjukkan bahwa Islam dapat 

dihidupkan melalui budaya lokal, dan sebaliknya, budaya lokal dapat diperkaya oleh nilai-nilai 

agama. Dalam wadah ini, masyarakat dapat menjalani kehidupan yang sesuai dengan nilai-nilai 

agama dan kearifan lokal tanpa harus mengorbankan satu aspek atas yang lain.26 

 

C. Harmoni antara Islam dan Budaya Lokal dalam Tradisi Nyadran 

Salah satu temuan yang signifikan dari penelitian ini adalah harmoni yang terjalin antara 

Islam dan budaya lokal dalam pelaksanaan tradisi Nyadran di Desa Begawan. Tradisi ini 

berhasil menciptakan suatu kerangka yang memungkinkan dua elemen ini untuk berbaur 

secara harmonis dan produktif, menghasilkan pengalaman budaya yang kaya dan mendalam 

sambil tetap mempertahankan nilai-nilai agama. 

1. Sintesis yang Menghormati Kedua Elemen: Tradisi Nyadran berhasil menciptakan suatu 

sintesis yang menghormati kedua elemen, yaitu Islam dan budaya lokal. Penyertaan 

elemen-elemen budaya lokal seperti tarian dan musik Jawa dalam acara ini bukanlah 

suatu pengorbanan terhadap nilai-nilai agama Islam, melainkan suatu cara untuk 

memasukkan nilai-nilai agama ke dalam konteks budaya yang lebih dikenal oleh 

masyarakat. Dalam konteks ini, budaya lokal bukanlah suatu penghalang, tetapi justru 

menjadi alat untuk menyampaikan pesan-pesan agama secara lebih dekat dan mengakar. 

Hal ini selaras dengan pandangan Clifford Geertz yang melihat masyarakat Jawa sebagai 

entitas yang mampu memadukan nilai religius dan tradisional secara harmonis.27 

 
25 Hans Küng, Global Responsibility: In Search of a New World Ethic (New York: Crossroad, 1991), hlm. 102–105. 
26 Rahman, Z. (2018). "Ekosistem Spiritual dan Budaya Unik: Tradisi Nyadran sebagai Model Integrasi Nilai 

Agama Islam dan Kearifan Lokal." Jurnal Kajian Keagamaan dan Kebudayaan, Volume(X), Hal 12 
27 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: The University of Chicago Press, 1960), hlm. 6–7. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   323 
 

  

  

Koentjaraningrat juga menekankan bahwa budaya memiliki sifat adaptif, sehingga dapat 

menyerap nilai-nilai baru seperti ajaran Islam tanpa kehilangan jati diri.28 Dengan 

demikian, tradisi Nyadran menjadi bukti nyata bahwa pendekatan budaya dapat 

memperkuat dakwah Islam, menjadikannya lebih relevan dan kontekstual bagi 

masyarakat lokal. 

2. Budaya sebagai Medium Pendidikan Agama: Tradisi Nyadran mampu menjadikan 

budaya lokal sebagai medium pendidikan agama yang kontekstual. Dalam hal ini, budaya 

lokal menjadi jembatan yang membantu masyarakat memahami konsep-konsep agama 

dalam kehidupan sehari-hari mereka. Sebagai contoh, tarian yang menggambarkan nilai-

nilai solidaritas dan kebersamaan menjadi cerminan yang visual dari pesan-pesan agama 

tentang persaudaraan umat dan kerjasama. Contoh nyata dari pendekatan ini adalah 

penggunaan tarian yang menggambarkan nilai solidaritas dan kebersamaan. Simbol 

tersebut secara tidak langsung mencerminkan ajaran Islam tentang ukhuwah 

(persaudaraan) dan kerja sama dalam kebaikan. Pendekatan ini sejalan dengan gagasan 

Paulo Freire tentang pendidikan kontekstual, yakni penyampaian nilai atau pesan 

melalui realitas sosial yang dikenal oleh masyarakat.29 Dengan demikian, budaya lokal 

dalam tradisi Nyadran bukan hanya sarana hiburan atau pelestarian tradisi, tetapi juga 

menjadi jembatan penting dalam menginternalisasi nilai-nilai Islam ke dalam kehidupan 

sehari-hari masyarakat. 

3. Pemeliharaan Identitas Budaya dalam Bingkai Agama: Tradisi Nyadran di Desa Begawan 

berhasil memelihara identitas budaya lokal dalam kerangka ajaran agama Islam. Ini 

menunjukkan bahwa ajaran agama Islam tidak menuntut penghapusan identitas budaya, 

melainkan memfasilitasi pengembangan identitas tersebut dalam cara yang lebih 

beretika dan bermakna. Identitas budaya lokal tetap terjaga sambil juga 

mengintegrasikan nilai-nilai agama, menciptakan keharmonisan antara kedua unsur 

tersebut. Hal ini menunjukkan bahwa Islam tidak menuntut penghapusan budaya lokal, 

melainkan mendorong pengembangan budaya tersebut ke arah yang lebih beretika dan 

bermakna. Proses ini mencerminkan pandangan bahwa agama dan budaya bukan dua 

entitas yang harus bertentangan, tetapi dapat saling mendukung. Dengan 

 
28 Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi (Jakarta: Rineka Cipta, 2009), hlm. 180. 
29 Paulo Freire, Education for Critical Consciousness (New York: Bloomsbury Academic, 2005), hlm. 44–46. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   324 
 

  

  

mengintegrasikan ajaran agama ke dalam praktik budaya, masyarakat Desa Begawan 

menciptakan keharmonisan yang memperkuat baik identitas keagamaan maupun 

kebudayaan mereka secara bersamaan.30 

4. Respek terhadap Keanekaragaman: Dalam tradisi Nyadran, warga dari berbagai latar 

belakang budaya dan sosial dapat berpartisipasi tanpa harus mengorbankan identitas 

mereka. Ini mencerminkan nilai-nilai toleransi dan inklusivitas dalam Islam, yang 

menganjurkan saling menghormati dan menerima perbedaan. Tradisi Nyadran, sebagai 

perwujudan harmoni ini, menjadi contoh konkret bagaimana keberagaman dapat 

dikelola secara harmonis dalam konteks agama dan budaya lokal. Nilai-nilai toleransi 

yang tercermin dalam Nyadran menjadi cermin dari semangat rahmatan lil ‘alamin, 

bahwa Islam hadir untuk membawa kedamaian dan kebaikan bagi seluruh umat. Dalam 

konteks ini, tradisi Nyadran berfungsi sebagai ruang sosial yang memungkinkan 

keberagaman dikelola dengan cara yang harmonis dan produktif. Ini menunjukkan 

bahwa agama dan budaya dapat saling menopang dalam menciptakan masyarakat yang 

rukun, menghargai perbedaan, dan menjunjung tinggi nilai kebersamaan.31 

Dengan demikian, harmoni antara Islam dan budaya lokal dalam tradisi Nyadran di Desa 

Begawan membuktikan bahwa dua elemen ini bukanlah konsep yang saling bertentangan, 

tetapi justru bisa berdampingan dan berkolaborasi. Tradisi ini mengajarkan bahwa Islam 

dapat diterapkan dengan cara yang bermakna dalam budaya lokal, dan sebaliknya, budaya 

lokal dapat diperkaya oleh ajaran agama. Kesinambungan ini menunjukkan bahwa dalam 

masyarakat yang heterogen seperti Indonesia, keragaman budaya dan agama dapat saling 

melengkapi dan menjadi kekayaan yang memperkaya kehidupan sehari-hari serta nilai-nilai 

masyarakat.32 

 

D. Kontribusi Tradisi Nyadran terhadap Pendidikan Agama Islam 

Tradisi Nyadran di Desa Begawan memiliki kontribusi yang signifikan terhadap 

pendidikan agama Islam di tengah masyarakat. Tradisi ini bukan hanya sebagai perayaan 

budaya semata, melainkan juga sebagai medium yang efektif untuk menyebarkan dan 

 
30 Abdurrahman Wahid, Islamku, Islam Anda, Islam Kita (Jakarta: The Wahid Institute, 2006), hlm. 43–45. 
31 Hans Küng, Global Responsibility: In Search of a New World Ethic (New York: Crossroad, 1991), hlm. 102–105. 
32 Wibowo, S. (2015). "Kesinambungan antara Islam dan Budaya Lokal: Studi Kasus Tradisi [Contoh Tradisi, 

Misalnya Nyadran] di Indonesia." Jurnal Kajian Kebudayaan dan Agama, Volume(X), Hal 18 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   325 
 

  

  

menginternalisasi nilai-nilai agama dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Berikut adalah 

beberapa aspek penting dalam kontribusi tradisi Nyadran terhadap pendidikan agama Islam: 

1. Pengajaran Nilai-Nilai Agama Melalui Budaya Lokal: Tradisi Nyadran memberikan 

pengajaran nilai-nilai agama melalui budaya lokal. Elemen-elemen budaya seperti tarian 

dan musik Jawa menjadi sarana yang menarik untuk mengenalkan dan mengajarkan 

konsep-konsep agama kepada masyarakat. Dalam proses ini, agama tidak terasa asing 

atau memisahkan diri dari kehidupan sehari-hari masyarakat, tetapi menjadi bagian 

yang alami dan terintegrasi. Dengan pendekatan ini, ajaran Islam tidak lagi 

dipersepsikan sebagai sesuatu yang asing atau terpisah dari kehidupan sehari-hari, 

melainkan hadir secara alami dalam praktik budaya masyarakat. Proses ini 

mencerminkan prinsip pendidikan agama yang kontekstual, di mana nilai-nilai Islam 

diinternalisasi melalui pengalaman yang nyata dan bermakna. Tradisi Nyadran, dengan 

demikian, menjadikan budaya sebagai pintu masuk yang ramah dan efektif dalam 

memperkenalkan Islam kepada masyarakat luas.33 

2. Pendidikan yang Menjangkau Semua Usia: Tradisi Nyadran melibatkan seluruh lapisan 

masyarakat, mulai dari anak-anak hingga orang tua. Ini menciptakan sebuah panggung 

pendidikan yang melibatkan semua anggota masyarakat tanpa memandang usia. Pesan-

pesan agama yang disampaikan melalui tradisi ini dapat diresapi oleh semua generasi, 

membentuk pemahaman yang mendalam tentang ajaran agama sejak dini. Pendekatan 

ini juga mencerminkan konsep experiential learning yang dikemukakan oleh David Kolb, 

di mana proses belajar berlangsung melalui keterlibatan langsung dalam pengalaman 

konkret.34 Dalam konteks Nyadran, nilai-nilai Islam tidak hanya diajarkan secara teoritis, 

tetapi dihayati melalui aktivitas budaya seperti ziarah, tahlil, dan makan bersama, yang 

sarat dengan makna spiritual dan sosial. Dengan demikian, tradisi Nyadran menjadi 

wahana pendidikan agama yang efektif, kontekstual, dan berkelanjutan, yang 

menyentuh semua generasi dalam satu ruang budaya yang hidup. 

3. Kontekstualisasi Ajaran Agama: Tradisi Nyadran membantu dalam kontekstualisasi 

ajaran agama dengan budaya lokal. Hal ini penting karena membuat ajaran agama lebih 

 
33 Paulo Freire, Education for Critical Consciousness (New York: Bloomsbury Academic, 2005), hlm. 44–46; Fazlur 

Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The University of Chicago Press, 
1982), hlm. 147–150. 

34 David A. Kolb, Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and Development (Englewood Cliffs, 
NJ: Prentice Hall, 1984), hlm. 38–40. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   326 
 

  

  

relevan dan bermakna dalam konteks masyarakat. Pesan-pesan agama yang 

disampaikan dalam tradisi Nyadran lebih mudah dipahami dan diterapkan dalam 

kehidupan sehari-hari karena telah diintegrasikan dengan budaya dan nilai-nilai lokal. 

Pendekatan ini sejalan dengan pemikiran Paulo Freire yang menekankan pentingnya 

pendidikan kontekstual, yaitu pendidikan yang bertolak dari pengalaman dan kondisi 

sosial-budaya masyarakat.35 Juga sejalan dengan gagasan Fazlur Rahman, yang 

menekankan perlunya hermeneutika kontekstual dalam memahami ajaran Islam agar 

tetap relevan dalam berbagai ruang budaya.36 Dalam tradisi Nyadran, ajaran agama tidak 

dipaksakan dalam bentuk formalistik, tetapi diterjemahkan dalam simbol dan tindakan 

budaya yang dikenal masyarakat. Dengan demikian, kontekstualisasi ajaran Islam 

melalui Nyadran menjadikan agama lebih membumi dan efektif dalam membentuk 

pemahaman serta perilaku keagamaan masyarakat. 

4. Pengenangan dan Penghormatan Terhadap Leluhur: Tradisi Nyadran mengajarkan 

pengenangan dan penghormatan terhadap leluhur, yang sejalan dengan nilai-nilai agama 

Islam tentang penghormatan terhadap orang tua dan leluhur. Ini memberikan kontribusi 

positif dalam membentuk karakter dan etika masyarakat, mengingatkan mereka akan 

pentingnya mengenang jasa-jasa yang telah diberikan oleh generasi sebelumnya. Nilai 

ini sejalan dengan teori internalisasi nilai moral dari Lawrence Kohlberg, yang 

menyatakan bahwa pembentukan karakter dan etika seseorang terjadi melalui proses 

pembelajaran sosial dan pengalaman yang bermakna.37 Dalam tradisi Nyadran, proses 

pengenangan terhadap leluhur tidak hanya menjadi ritual, tetapi juga menjadi media 

pendidikan etis yang menumbuhkan rasa hormat, empati, dan kesadaran sejarah dalam 

diri individu. Di sisi lain, ini juga mencerminkan pandangan Clifford Geertz tentang 

bagaimana tradisi dan agama dapat bersatu dalam membentuk struktur nilai 

masyarakat yang bermoral dan berakar kuat pada budaya lokal.38 Dengan demikian, 

Nyadran menjadi sarana pembinaan karakter yang berlandaskan ajaran Islam dan nilai-

nilai luhur budaya. 

 
35 Paulo Freire, Education for Critical Consciousness (New York: Bloomsbury Academic, 2005), hlm. 44–46. 
36 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: The University of 

Chicago Press, 1982), hlm. 147–150. 
37 Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development, Vol. I: The Philosophy of Moral Development (San Francisco: 

Harper & Row, 1981), hlm. 17–19. 
38 Clifford Geertz, The Religion of Java (Chicago: The University of Chicago Press, 1960), hlm. 6–7. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   327 
 

  

  

5. Mengembangkan Kesadaran Spiritual: Pelaksanaan tradisi Nyadran, termasuk membaca 

dzikir, tilawah Al-Qur'an, dan berdoa bersama, membantu dalam mengembangkan 

kesadaran spiritual masyarakat. Pesan-pesan agama yang diungkapkan dalam konteks 

keagamaan dan budaya lokal memberikan pengalaman mendalam yang dapat 

merangsang refleksi spiritual dan pemahaman tentang makna hidup. Menurut Emile 

Durkheim, ritus keagamaan kolektif memiliki fungsi sosial dan spiritual yang 

memperkuat solidaritas dan kesadaran kolektif, sekaligus menumbuhkan perasaan 

sakral yang memperdalam ikatan individu dengan nilai-nilai transenden.39 Selain itu, 

pendekatan ini juga sejalan dengan pandangan William James dalam The Varieties of 

Religious Experience, yang menekankan bahwa pengalaman spiritual sering kali tumbuh 

dari peristiwa-peristiwa emosional dan simbolik yang mendalam, seperti yang terjadi 

dalam tradisi keagamaan masyarakat.40 Dengan demikian, Nyadran menjadi sarana 

efektif untuk menumbuhkan refleksi diri, memperkuat iman, dan menanamkan 

pemahaman spiritual yang lebih kontekstual dan menyentuh kehidupan nyata 

masyarakat. 

6. Pemberdayaan Masyarakat dalam Pendidikan Agama: Tradisi Nyadran melibatkan 

partisipasi aktif masyarakat dalam pengorganisasian dan pelaksanaan acara. Hal ini 

menciptakan kesempatan untuk pemberdayaan masyarakat dalam pendidikan agama. 

Melalui keterlibatan langsung, masyarakat dapat merasa memiliki dan lebih mendalam 

dalam pemahaman ajaran agama. Menurut David Kolb dalam teori experiential learning, 

pembelajaran yang efektif terjadi melalui pengalaman langsung dan keterlibatan aktif.41 

Dalam konteks ini, partisipasi masyarakat dalam tradisi Nyadran menjadi pengalaman 

edukatif yang membentuk pemahaman religius secara lebih mendalam dan kontekstual. 

Selain itu, pendekatan ini juga sejalan dengan konsep community-based education yang 

diteorikan oleh John Dewey, yakni bahwa pendidikan sebaiknya melibatkan lingkungan 

sosial secara aktif agar tercipta proses belajar yang bermakna.42 Dengan demikian, 

 
39 Émile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, terj. Karen E. Fields (New York: Free Press, 1995), 

hlm. 419–422. 
40 William James, The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature (New York: Modern Library, 

2002), hlm. 379–382. 
41 David A. Kolb, Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and Development (Englewood Cliffs, 

NJ: Prentice Hall, 1984), hlm. 38–40. 
42 John Dewey, Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of Education (New York: Macmillan, 

1916), hlm. 85–87. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   328 
 

  

  

Nyadran tidak hanya melestarikan budaya dan menyampaikan ajaran Islam, tetapi juga 

memberdayakan masyarakat sebagai agen aktif dalam pembelajaran keagamaan yang 

berkelanjutan. 

Dengan demikian, tradisi Nyadran di Desa Begawan berperan sebagai medium 

pendidikan agama Islam yang efektif. Kontribusi tradisi ini tidak hanya sebatas mengajarkan 

nilai-nilai agama, tetapi juga membentuk karakter, etika, dan kesadaran spiritual dalam 

masyarakat. Tradisi Nyadran menggambarkan bahwa pendidikan agama tidak harus terjadi di 

dalam kelas formal, melainkan juga melalui pengalaman budaya yang mengakar dalam 

masyarakat, menciptakan pendekatan pendidikan yang holistik dan kontekstual. 

 

PENUTUP 

Simpulan 

Penelitian “Relasi Islam dan Budaya Lokal: Analisis Nilai-Nilai Pendidikan Agama Islam 

dalam Tradisi Nyadran di Desa Begawan” menunjukkan adanya harmoni antara nilai-nilai 

Islam dan budaya lokal. Tradisi Nyadran menjadi medium yang efektif untuk menyampaikan 

ajaran agama melalui elemen budaya seperti tarian, musik, dan sajian tradisional. Melalui 

pendekatan ini, pesan-pesan keislaman menjadi lebih relevan dan bermakna bagi masyarakat, 

khususnya generasi muda. 

Tradisi ini juga berperan penting dalam melestarikan identitas budaya lokal di tengah 

arus globalisasi. Dengan melibatkan seluruh lapisan masyarakat, Nyadran menjadi jembatan 

antar generasi dalam mewariskan nilai-nilai budaya dan spiritual. Dalam konteks pendidikan 

agama, penggunaan budaya lokal sebagai media pembelajaran menjadikan nilai-nilai Islam 

lebih mudah dipahami dan dihayati dalam kehidupan sehari-hari. 

Dengan demikian, Nyadran di Desa Begawan menjadi contoh nyata sinergi antara agama 

dan budaya. Tradisi ini tidak hanya memperkuat pemahaman keagamaan masyarakat, tetapi 

juga menjaga kekayaan budaya lokal. Penelitian ini menegaskan bahwa pendekatan 

kontekstual berbasis budaya mampu memperkaya pendidikan agama dan memperkuat 

identitas budaya secara bersamaan. 

Saran 

Berdasarkan hasil penelitian tentang “Relasi Islam dan Budaya Lokal: Analisis Nilai-Nilai 

Pendidikan Agama Islam dalam Tradisi Nyadran di Desa Begawan,” terdapat beberapa saran 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   329 
 

  

  

strategis untuk mengoptimalkan potensi tradisi Nyadran. Pemerintah, lembaga pendidikan, 

dan masyarakat dapat bersinergi mengembangkan materi pendidikan agama yang kontekstual 

berbasis nilai-nilai Nyadran. Pelatihan bagi guru dan tokoh agama juga penting untuk 

mengintegrasikan nilai-nilai Islam dalam konteks budaya lokal secara menarik dan relevan 

bagi generasi muda. 

Selain itu, pemanfaatan media sosial dapat memperluas jangkauan informasi tentang 

tradisi ini. Kolaborasi antargenerasi dan kerja sama lintas lembaga juga perlu ditingkatkan 

agar nilai-nilai budaya dan spiritual dapat terus diwariskan. Pengembangan kegiatan berbasis 

budaya lokal serta penelitian lanjutan akan memperkuat posisi tradisi Nyadran sebagai sarana 

edukatif dan pelestarian budaya yang bernilai dalam konteks pendidikan Islam. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   330 
 

  

  

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, T. (2009). Islam and the Cultural Accommodation of Social Change. Asian Journal of 
Social Science, 37(1). 

Ali, M. (2015). "Ketekunan dan Kepedulian: Pengalaman Langsung Nilai-nilai Agama melalui 
Tradisi Nyadran." Jurnal Studi Agama dan Budaya, Volume(X). 

Al-Samarrai, A. (2010). Teaching Islam: Pedagogical Challenges and Approaches. Journal of 
Religion & Education, 37(1). 

Anwar, K. (2012). Local Culture and Islamic Education: A Study of The Yogyakarta Society's 
Perspective on An Islamic Education. Jurnal Pendidikan Islam, 1(2). 

Bhikhu Parekh, Rethinking Multiculturalism: Cultural Diversity and Political Theory, Cambridge, 
MA: Harvard University Press, 2000. 

Cambridge, MA: Peabody Museum of American Archaeology and Ethnology. 

Cees J. Hamelink, “Communication and Peace,” dalam The Handbook of Global Media and 
Communication Policy, ed. Robin Mansell & Marc Raboy, Malden: Wiley-Blackwell, 
2011. 

Clifford Geertz, The Religion of Java, Chicago: The University of Chicago Press, 1960. 

David A. Kolb, Experiential Learning: Experience as the Source of Learning and Development, 
Englewood Cliffs, NJ: Prentice Hall, 1984. 

Émile Durkheim, The Elementary Forms of Religious Life, terj. Karen E. Fields, New York: Free 
Press, 1995. 

Fathoni, M., Teori Komunikasi Dakwah dan Praktiknya dalam Masyarakat, Yogyakarta: Pustaka 
Pelajar, 2017. 

Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition, Chicago: The 
University of Chicago Press, 1982. 

George Siemens, “Connectivism: A Learning Theory for the Digital Age.” International Journal 
of Instructional Technology and Distance Learning, 2(1), 2005. 

H.A.R. Tilaar, Multikulturalisme: Tantangan-Tantangan Global Masa Depan dalam Transformasi 
Pendidikan Nasional, Jakarta: Grasindo, 2004. 

Hans Küng, Global Responsibility: In Search of a New World Ethic, New York: Crossroad, 1991. 

Harun Nasution, Islam Rasional: Gagasan dan Pemikiran, Bandung: Mizan, 1995. 

Hefner, R. W. (1985). Hindu Javanese: Tengger Tradition and Islam. Princeton University Press. 

Hidayat, A. (2017). "Dampak Positif Tradisi Nyadran dalam Pembentukan Karakter 
Masyarakat: Tinjauan Nilai-nilai Agama dan Kearifan Lokal." Jurnal Pendidikan Agama 
Islam dan Kearifan Lokal, Volume(X). 

Jalaluddin Rahmat, Teori Dakwah: Perspektif Keteladanan dalam Islam, Bandung: Pustaka 
Hidayah, 2017. 



 
INSTITUT AGAMA ISLAM SUNAN KALIJOGO MALANG 

P-ISSN 2622-9293 / E-ISSN 2721-9658  
Volume 7 Nomor 2/ Desember 2025 

 

 
   331 
 

  

  

John Dewey, Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of Education, New 
York: Macmillan, 1916. 

Jonathan Rutherford, London: Lawrence & Wishart, 1990. 

Koentjaraningrat, Pengantar Ilmu Antropologi, Jakarta: Rineka Cipta, 2009. 

Kroeber, A. L., & Kluckhohn, C. (1952). Culture: A Critical Review of Concepts and Definitions. 

Lawrence Kohlberg, Essays on Moral Development, Vol. I: The Philosophy of Moral Development, 
San Francisco: Harper & Row, 1981. 

Mansur, A. (2019). The Local Wisdom of Nyadran Ceremony in Developing Character Education 
in Islamic Religious Education. Jurnal Pendidikan Islam, 7(1). 

Nasr, S. V. R. (2007). Islamic Art and Spirituality. State University of New York Press. 

Paulo Freire, Education for Critical Consciousness, trans. Myra Bergman Ramos, New York: 
Bloomsbury Academic, 1970. 

Rahman, Z. (2018). "Ekosistem Spiritual dan Budaya Unik: Tradisi Nyadran sebagai Model 
Integrasi Nilai Agama Islam dan Kearifan Lokal." Jurnal Kajian Keagamaan dan 
Kebudayaan, Volume(X). 

Robert D. Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Community, New York: 
Simon & Schuster, 2000. 

Sa’duddin Ibrahim, Komunikasi Dakwah dalam Konteks Sosial, Jakarta: RajaGrafindo Persada, 
2020. 

Smith, J. D. (2000). Religious Diversity and Civic Education: Lessons from Indonesia. Comparative 
Education Review, 44(3). 

Smith, W. C. (2003). Cultural Diversity and Education in a Globalizing World. Globalisation, 
Societies and Education, 1(1). 

UNESCO. (2003). Convention for the Safeguarding of the Intangible Cultural Heritage. Retrieved 
from https://ich.unesco.org/en/convention 

Wibowo, S. (2015). "Kesinambungan antara Islam dan Budaya Lokal: Studi Kasus Tradisi 
[Contoh Tradisi, Misalnya Nyadran] di Indonesia." Jurnal Kajian Kebudayaan dan 
Agama, Volume(X). 

William James, The Varieties of Religious Experience: A Study in Human Nature, New York: 
Modern Library, 2002. 

https://ich.unesco.org/en/convention

