
 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   31  

 

 

 
 

Penerapan Mindfulness Dalam Menjaga Kestabilan Emosi 
 

Diah Retno Ningsih 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

diahningsih@iaiskjmalang.ac.id  
 

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi penerapan mindfulness dalam 
menjaga kestabilan emosi. Mindfulness yang dapat dipahami sebagai kesadaran penuh 
terhadap momen saat ini tanpa penghakiman, semakin banyak digunakan dalam 
pendekatan psikologis modern untuk meningkatkan kesehatan mental. Dalam penelitian 
ini, pendekatan kualitatif digunakan dengan metode studi kasus untuk menggali secara 
mendalam pengalaman lima orang informan yang secara rutin mempraktikkan 
mindfulness selama lebih dari tiga bulan. Teknik pengumpulan data meliputi wawancara 
mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan 
bahwa praktik mindfulness memberikan dampak positif yang signifikan terhadap 
kestabilan emosi. Informan melaporkan peningkatan kesadaran diri, kemampuan 
mengelola reaksi emosional, serta penurunan kecenderungan untuk mengalami stres 
dan kecemasan. Praktik seperti meditasi pernapasan, mindful walking, dan dzikir dengan 
kesadaran penuh terbukti membantu subjek penelitian menghadapi tekanan emosional 
dengan lebih tenang dan rasional. Selain itu, ditemukan bahwa integrasi antara praktik 
mindfulness dengan nilai-nilai spiritual, khususnya dalam konteks keagamaan Islam, 
memperkuat pengalaman batin dan meningkatkan penerimaan praktik tersebut dalam 
keseharian. Meskipun demikian, beberapa tantangan juga diidentifikasi, seperti 
kesulitan menjaga konsistensi dan keterbatasan waktu. Penelitian ini 
merekomendasikan pengembangan pelatihan mindfulness yang kontekstual dan 
berorientasi pada kebutuhan emosional masyarakat, baik di lingkungan pendidikan, 
kerja, maupun komunitas. Kesimpulannya, mindfulness merupakan pendekatan yang 
efektif dan aplikatif dalam meningkatkan keseimbangan emosional dan kesehatan 
mental secara menyeluruh. 
 
Kata kunci: Mindfulness, Kestabilan Emosi, Kesadaran Diri 
 
Abstract. This research aims to explore the application of mindfulness in maintaining 
emotional stability. Mindfulness, which can be understood as being fully aware of the 
present moment without judgment, is increasingly being used in modern psychological 
approaches to improve mental health. In this study, a qualitative approach was used with 
a case study method to explore in depth the experiences of five informants who routinely 
practiced mindfulness for more than three months. Data collection techniques include in-
depth interviews, participatory observations, and documentation. The results of the study 
show that mindfulness practices  have a significant positive impact on emotional stability. 
Informants reported increased self-awareness, the ability to manage emotional reactions, 
as well as a decrease in the tendency to experience stress and anxiety. Practices such as 
breathing meditation, mindful walking, and dhikr with mindfulness have been shown to 
help study subjects deal with emotional distress more calmly and rationally. In addition, it 
was found that the integration of mindfulness practices  with spiritual values, particularly 
in the context of Islamic religion, strengthens inner experiences and increases the 

mailto:diahningsih@iaiskjmalang.ac.id


 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   32  

 

 

 
 

acceptance of the practice in everyday life. Nonetheless, some challenges were also 
identified, such as difficulty maintaining consistency and time constraints. This study 
recommends the development  of mindfulness training  that is contextual and oriented to 
the emotional needs of the community, both in the educational, work, and community 
environments. In conclusion, mindfulness is an effective and applicable approach in 
improving emotional balance and overall mental health. 
 
Keywords: mindfulness, emotional stability, self-awareness 
 
 

PENDAHULUAN 

Perkembangan zaman yang semakin cepat menuntut individu untuk mampu 

beradaptasi dengan berbagai tekanan dan tantangan hidup. Perubahan tersebut menuntut 

individu untuk mampu beradaptasi dengan berbagai tekanan dan tantangan hidup yang kerap 

menimbulkan ketegangan emosional. Salah satu aspek penting yang sering kali terabaikan 

adalah kesehatan emosional. Emosi yang tidak stabil dapat menyebabkan berbagai 

permasalahan psikologis, seperti stres, kecemasan, depresi, hingga gangguan hubungan 

sosial1. Oleh karena itu, penting bagi individu untuk memiliki kemampuan dalam menjaga 

kestabilan emosinya. Salah satu pendekatan yang mulai banyak dilirik dalam upaya 

pengelolaan emosi adalah mindfulness. Mindfulness atau kesadaran penuh merupakan praktik 

yang berasal dari tradisi Buddhis dan telah diadaptasi dalam konteks psikologi modern. Kabat- 

Zinn mendefinisikan mindfulness sebagai “kesadaran yang muncul melalui perhatian yang 

disengaja, pada saat ini, dan tanpa penilaian”2. 

Secara teoritis, mindfulness membantu individu untuk menyadari kondisi pikiran dan 

emosinya secara sadar tanpa terjebak dalam pola reaksi otomatis. Dengan demikian, 

mindfulness dapat meningkatkan regulasi emosi, yaitu kemampuan untuk memahami, 

menerima, dan merespons emosi dengan cara yang sehat3. Teknik-teknik mindfulness seperti 

breath awareness, body scan, mindful walking, dan meditasi kesadaran telah terbukti secara 

empiris membantu mengurangi tingkat stres, meningkatkan fokus, serta memperbaiki kualitas 

hidup4. Emosi merupakan respons psikologis dan fisiologis terhadap stimulus internal maupun 

 
1 James J Gross, Handbook of Emotion Regulation (Guilford publications, 2013). 
2 Jon Kabat-Zinn, Mindfulness for Beginners: Reclaiming the Present Moment-and Your Life, Sound True 

(Colorado: Sound True, 2016). 
3 J.W. Cresswell et al., “An Expanded Typology for Classifying Mixed Methods Research Into Designs: 

Advanced Mixed Methods Research Designs,” in Handbook of Mixed Methods in Social and Behavioral Research, 2003. 
4 Yi-Yuan Tang, Britta K Hölzel, and Michael I Posner, “The Neuroscience of Mindfulness Meditation,” Nature 

Reviews Neuroscience 16, no. 4 (2015): 213–25. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   33  

 

 

 
 

eksternal. Lazarus mengemukakan bahwa emosi mencakup unsur kognitif, afektif, dan 

perilaku yang tidak hanya mencerminkan perasaan sesaat, tetapi juga dipengaruhi oleh proses 

evaluatif terhadap situasi tertentu5. Oleh karena itu, kestabilan emosi bukan berarti tidak 

merasakan emosi negatif, melainkan kemampuan untuk tetap tenang dan adaptif di tengah 

fluktuasi emosional. Kemampuan mindfulness yang baik dalam memperhatikan pengalaman 

secara sadar dan tanpa menghakimi seperti meditasi, pernapasan sadar, body scan, dan 

perhatian penuh terhadap aktivitas harian dapat membantu menyadari pikiran dan perasaan 

tanpa tenggelam dalam reaksi otomatis.  

Dalam perspektif Islam, praktik yang mirip dengan mindfulness dapat ditemukan 

dalam konsep muraqabah, yaitu kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi setiap tindakan 

hamba-Nya. Dzikir, shalat, dan tafakur juga merupakan bentuk kesadaran spiritual yang dapat 

menjadi bagian dari praktik mindfulness Islami. Praktik ibadah seperti shalat, dzikir, dan 

tafakur juga merupakan bentuk perhatian penuh terhadap momen kini dan koneksi spiritual 

yang mendalam. Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan mindfulness dapat diintegrasikan ke 

dalam kerangka nilai-nilai Islam, sehingga lebih relevan dan dapat diterima oleh masyarakat 

Muslim Indonesia6. 

Berbagai penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa mindfulness efektif dalam 

mengurangi stres, meningkatkan kesejahteraan psikologis, serta memperbaiki regulasi emosi. 

Namun, dalam konteks Indonesia, khususnya di kalangan masyarakat Muslim, penerapan 

mindfulness masih memerlukan penyesuaian agar dapat diterima secara luas. Penelitian ini 

bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana mindfulness dipraktikkan oleh individu dan 

bagaimana pengaruhnya terhadap kestabilan emosi dalam konteks budaya dan spiritual lokal. 

 
METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi 

kasus. Fokus penelitian ini adalah pada pengalaman subjektif informan dalam menerapkan 

mindfulness dan dampaknya terhadap kestabilan emosi. Subjek penelitian berjumlah lima 

orang dewasa berusia antara 25 hingga 35 tahun yang telah mempraktikkan mindfulness 

secara konsisten selama minimal tiga bulan. Informan dipilih dengan teknik purposive 

 
5 Richard S Lazarus, Emotion and Adaptation (Oxford University Press, 1991). 
6 F Rahman, “Muraqabah Dan Mindfulness: Analisis Integratif Dalam Pengembangan Kecerdasan Spiritual,” 

Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya 5, no. 1 (2020): 25–34. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   34  

 

 

 
 

sampling. Data dianalisis dengan menggunakan teknik analisis tematik. Langkah-langkahnya 

meliputi transkripsi wawancara, pengkodean data, identifikasi tema, dan interpretasi makna 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Penerapan mindfulness yang dilakukan oleh subjek penelitian berupa meditasi 

pernafasan, jurnal kesadaran diri, Mindful Walking, Doa, dan Dzikir sadar. Bentuk penerapan 

mindfulness dilakukan secara bergantian disetiap pertemuannya. Berikut praktik mindfulness 

yang dilakukan: 

1. Meditasi Pernapasan 

Dalam penelitian ini, meditasi pernapasan merupakan salah satu teknik utama 

dalam penerapan mindfulness yang dilakukan oleh setiap subjek penelitian. Meditasi ini 

difokuskan pada pengamatan terhadap napas sebagai pusat perhatian, dengan tujuan 

untuk meningkatkan kesadaran penuh terhadap momen saat ini dan membantu 

menstabilkan kondisi emosional. Setiap subjek melakukan meditasi pernapasan secara 

mandiri, dengan durasi antara 10 hingga 20 menit, dilakukan secara konsisten setiap pagi 

dan/atau malam hari. Waktu pelaksanaan disesuaikan dengan kenyamanan masing-

masing subjek, namun tetap dalam rentang waktu yang telah ditentukan guna menjaga 

konsistensi latihan. Dalam praktiknya, subjek diminta untuk duduk dengan posisi yang 

nyaman, menutup mata, dan mengarahkan perhatian sepenuhnya pada ritme napas 

mengamati udara yang masuk dan keluar melalui hidung, tanpa mengubah pola napas 

secara sengaja. Jika pikiran mulai mengembara, subjek diarahkan untuk secara lembut 

mengembalikan fokus pada napas tanpa memberikan penilaian terhadap distraksi yang 

muncul. Aktivitas ini tidak hanya bertujuan untuk melatih fokus dan kesadaran, tetapi juga 

membantu subjek mengenali dan melepaskan ketegangan emosional, sehingga lebih 

mampu merespons berbagai situasi dengan tenang dan sadar. 

2. Jurnal Kesadaran Diri 

Sebagai bagian dari praktik mindfulness, setiap subjek dalam penelitian ini 

diminta untuk secara rutin menulis Jurnal Kesadaran Diri setiap hari. Jurnal ini 

bertujuan untuk membantu subjek meningkatkan kesadaran terhadap pikiran, perasaan, 

dan pengalaman yang mereka alami sepanjang hari. Penulisan jurnal dilakukan setelah 

meditasi pernapasan atau pada waktu yang dirasa paling nyaman oleh subjek, dengan 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   35  

 

 

 
 

durasi penulisan yang fleksibel namun konsisten. Dalam jurnal ini, subjek diarahkan 

untuk: 

• Mengungkapkan perasaan yang muncul pada hari tersebut (baik positif maupun 

negatif) 

• Mengidentifikasi pikiran-pikiran yang dominan 

• Mencatat situasi atau peristiwa yang memengaruhi keadaan emosional 

• Merefleksikan bagaimana mereka merespons situasi tersebut 

• Menyadari perubahan dalam tubuh, pernapasan, atau pola pikir 

Jurnal ini tidak dinilai secara akademik atau objektif, melainkan berfungsi sebagai 

alat refleksi pribadi yang dapat memperdalam pemahaman subjek terhadap dirinya 

sendiri dan proses latihan mindfulness yang dijalani. Dengan membiasakan diri mencatat 

pikiran dan perasaan secara sadar, subjek dapat lebih mudah mengenali pola-pola 

emosional, mengamati tanpa menghakimi, serta meningkatkan keterampilan regulasi 

emosi dalam kehidupan sehari-hari. 

3. Mindful Walking 

Mindful walking atau berjalan dengan penuh kesadaran merupakan salah satu 

bentuk latihan mindfulness yang diterapkan oleh para subjek dalam penelitian ini. 

Kegiatan ini dilakukan dengan tujuan melatih kesadaran penuh terhadap tubuh, langkah, 

dan lingkungan sekitar, serta membantu subjek tetap terhubung dengan momen saat ini. 

Setiap subjek diminta untuk melaksanakan praktik mindful walking setidaknya satu kali 

dalam sehari, dengan durasi antara 10 hingga 15 menit, di tempat yang tenang dan aman, 

seperti halaman rumah, atau taman. Fokus utama dari latihan ini adalah mengamati dan 

merasakan setiap langkah yang diambil secara perlahan dan sadar, tanpa terburu-buru. 

Dalam pelaksanaannya, subjek diarahkan untuk: 

• Memulai dengan berdiri tegak dan menyadari posisi tubuh 

• Mengambil napas perlahan dan dalam beberapa kali sebelum mulai berjalan 

• Melangkah dengan perlahan dan stabil 

• Mengamati sensasi pada telapak kaki saat menyentuh tanah, gerakan otot kaki, serta 

keseimbangan tubuh 

• Jika pikiran teralihkan, subjek diarahkan untuk kembali mengarahkan perhatian pada 

langkah kaki dan napas 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   36  

 

 

 
 

• Tidak menggunakan gawai atau mendengarkan musik selama latihan untuk menjaga 

kualitas perhatian 

Latihan ini bertujuan untuk menumbuhkan ketenangan, meningkatkan kesadaran 

tubuh, serta memperkuat keterhubungan antara pikiran dan gerakan fisik. Mindful 

walking juga menjadi sarana yang efektif bagi subjek untuk mengelola stres dan 

ketegangan, serta memperdalam pemahaman terhadap pengalaman fisik dan emosional 

dalam kehidupan sehari-hari. 

4. Doa dan Dzikir Sadar 

Doa dan dzikir sadar merupakan salah satu bentuk latihan mindfulness berbasis 

spiritualitas yang dilakukan oleh subjek dalam penelitian ini. Praktik ini bertujuan untuk 

membawa kesadaran penuh (mindfulness) ke dalam aktivitas ibadah, sehingga bukan 

sekadar rutinitas, melainkan menjadi pengalaman spiritual yang mendalam dan penuh 

penghayatan. Dalam pelaksanaannya, subjek diminta untuk melakukan doa dan dzikir 

secara rutin, terutama setelah salat wajib atau pada waktu khusus seperti pagi dan malam 

hari, dengan kesadaran utuh terhadap setiap lafaz dan makna yang diucapkan. Fokus 

utamanya adalah menghadirkan hati sepenuhnya dalam setiap ibadah yang dilakukan. 

Prinsip-prinsip Doa dan Dzikir Sadar: 

• Menghadirkan niat yang tulus sebelum memulai dzikir atau doa. 

• Melafazkan dzikir dengan pelan dan jelas, tidak tergesa-gesa, sambil menyadari 

setiap kata yang diucapkan. 

• Menghubungkan makna dzikir dengan keadaan batin saat itu, misalnya ketika 

membaca "Astaghfirullah", subjek benar-benar menyadari kekurangan diri dan 

memohon ampunan dengan penuh penghayatan. 

• Memusatkan perhatian pada napas dan getaran suara, serta mengamati reaksi 

tubuh atau perasaan yang muncul selama berdoa. 

• Jika pikiran teralihkan, subjek diarahkan untuk menyadarinya tanpa menghakimi, lalu 

dengan lembut mengembalikan fokus ke dzikir atau doa yang sedang dibaca. 

Praktik ini membantu subjek tidak hanya mendekatkan diri kepada Tuhan, tetapi 

juga melatih stabilitas emosi, ketenangan batin, dan memperkuat kesadaran diri. Doa dan 

dzikir menjadi ruang refleksi dan pemulihan diri yang selaras dengan prinsip mindfulness 

dalam konteks keislaman. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   37  

 

 

 
 

Setelah melakukan mindfulness semua informan melaporkan peningkatan dalam 

kemampuan mengelola emosi. Dalam pelaksanaan mindfulness harus didukung dengan 

motivasi diri yang kuat dan juga konsisten dalam melakukan mindfulness. Ketika subjek 

penelitian tidak mendapatkan lingkungan yang kondusif, kurang memahami konsep 

mindfulness, dan tidak konsisten maka mindfulness yang dilakukan akan terhambat atau tidak 

berdampak. 

Seluruh Subjek penelitian menunjukkan pemahaman yang konsisten tentang 

mindfulness sebagai suatu bentuk kesadaran penuh terhadap apa yang sedang dialami di saat 

ini. Subjek penelitian juga memahami mindfulness bukan hanya sebagai teknik meditasi, tetapi 

sebagai gaya hidup yang melibatkan kehadiran utuh dalam setiap aktivitas. Salah satu temuan 

utama dari penelitian ini adalah adanya peningkatan kemampuan dalam mengelola emosi 

secara lebih stabil dan dewasa. Emosi seperti marah, cemas, gelisah, dan frustasi tidak hilang 

sepenuhnya, tetapi merasa lebih mampu menghadapinya dengan tenang. Hasil yang 

dilaporkan dari perubahan yang dialami diantaranya: 

• Peningkatan kesadaran emosi: Subjek penelitian menjadi lebih peka terhadap hal-

hal yang sedang dirasakan dan mengapa merasakan emosi tersebut. Seperti yang 

disampaikan oleh Bishop et al. bahwa mindfulness dapat meningkatkan emotional 

awareness, yaitu kesadaran terhadap perasaan dan reaksi emosional7. 

• Penurunan reaktivitas emosional: Subjek penelitian tidak lagi langsung bereaksi 

terhadap situasi yang memancing emosi negatif. Sebaliknya, memberi ruang untuk 

menyadari dan memahami emosi terlebih dahulu. Ini sejalan dengan model 

Mindfulness-to-Meaning Theory, yang menjelaskan bahwa mindfulness memperluas 

jarak antara stimulus dan respons, memungkinkan penilaian ulang secara kognitif 

terhadap situasi stres8. 

• Peningkatan ketenangan batin: Subjek penelitian merasa lebih damai dan tidak 

mudah terseret oleh konflik eksternal, serta mampu menjaga keseimbangan emosional 

dalam situasi yang menekan. 

 
7 Scott R Bishop et al., “Mindfulness: A Proposed Operational Definition.,” Clinical Psychology: Science and 

Practice 11, no. 3 (2004): 230. 
8 Eric L Garland et al., “Mindfulness Broadens Awareness and Builds Eudaimonic Meaning: A Process Model 

of Mindful Positive Emotion Regulation,” Psychological Inquiry 26, no. 4 (2015): 293–314. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   38  

 

 

 
 

Salah seorang subjek penelitian menyatakan sebelumnya ia cepat tersinggung dan 

mudah marah, tapi sekarang sudah bisa mengenali perasaan sejak awal dan mengambil jeda 

untuk tidak langsung bereaksi. Perubahan ini menunjukkan bahwa mindfulness memberikan 

ruang bagi individu untuk meregulasi emosi, yang merupakan inti dari kestabilan emosional. 

Semua subjek penelitian ini beragama Islam sehingga ada praktik spiritual yang 

dilakukan. Seperti dzikir, shalat dengan khusyuk, dan tafakur. Ibadah merupakan bentuk 

mindfulness yang paling mendalam. Hal ini menunjukkan adanya integrasi antara pendekatan 

psikologis-modern dan kepercayaan spiritual. Praktik keagamaan yang dilakukan secara sadar 

dan tidak sekadar rutinitas, justru memperkuat kesadaran diri dan menghadirkan ketenangan 

batin yang lebih dalam. Ini juga membentuk pemaknaan baru terhadap penderitaan atau 

tekanan emosional, yang tidak lagi dianggap sebagai beban semata, melainkan sebagai bagian 

dari proses pertumbuhan diri. Dalam hal ini, spiritualitas berfungsi sebagai wadah 

penghayatan kesadaran penuh yang memperluas aspek mindfulness menjadi lebih mendalam 

dan transendental. Sebagaimana dijelaskan oleh Afdal & Daulay, praktik spiritual dalam Islam 

memiliki esensi mindfulness, yaitu menghadirkan diri secara sadar di hadapan Allah SWT9. 

Dari data yang dihimpun, mindfulness terbukti berfungsi sebagai strategi koping yang 

efektif untuk menghadapi tekanan emosional dan situasi yang menantang. Dengan 

membangun kehadiran mental di saat ini, individu menjadi lebih resilien terhadap stres dan 

mampu mengambil keputusan secara lebih jernih. Mindfulness juga membantu meminimalkan 

penyesalan terhadap masa lalu dan kekhawatiran berlebihan tentang masa depan. Perubahan 

perilaku susah tidur juga dialamai oeh subjek penelitian yang awalnya sulit tidur malam 

sehingga sering sekali begadang sampai akhirnya  unya pola tidur yang bagus dengan 

memfokuskan pada penyelesaian saat ini. Hal ini menunjukkan bahwa mindfulness bukan 

hanya sekadar metode relaksasi, melainkan strategi mental yang memperkuat fungsi eksekutif 

dalam pengambilan keputusan dan pengelolaan stres. 

 

 

 

 

 
9 M. Z Afdal, A., & Daulay, “Mindfulness Dalam Islam: Kajian Teoretik Dan Praktik Spiritual,” Jurnal Konseling 

Religi 11, no. 1 (2020): 65–78. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   39  

 

 

 
 

PENUTUP   

Simpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa mindfulness memberikan dampak positif yang 

signifikan terhadap kestabilan emosi individu. Praktik mindfulness terbukti mampu 

meningkatkan kesadaran diri, mengurangi reaktivitas emosional, serta membentuk pola pikir 

yang lebih tenang, reflektif, dan terfokus pada saat ini. Dengan kemampuan ini, individu 

menjadi lebih mampu mengenali, menerima, dan mengelola emosi secara sehat. Dalam konteks 

masyarakat Indonesia yang religius, integrasi antara mindfulness dan praktik spiritual Islam 

seperti shalat, dzikir, dan tafakur menunjukkan bahwa mindfulness tidak hanya kompatibel 

dengan nilai-nilai lokal, tetapi juga dapat diperkuat melalui spiritualitas. Hal ini menjadikan 

mindfulness lebih dapat diterima dan bermakna secara kultural dan religius, serta membuka 

ruang bagi penerapan yang lebih kontekstual. Lebih lanjut, hasil penelitian ini memperlihatkan 

bahwa mindfulness dapat menjadi pendekatan alternatif yang relevan dan fleksibel dalam 

menjaga kesehatan mental dan kestabilan emosi, baik di lingkungan pendidikan, tempat kerja, 

maupun kehidupan sehari-hari. Dalam dunia pendidikan, mindfulness membantu mahasiswa 

mengelola stres akademik dan meningkatkan fokus belajar. Di dunia kerja, praktik ini 

mendukung peningkatan produktivitas, pengambilan keputusan yang lebih tenang, serta 

perbaikan kualitas hubungan interpersonal. Meskipun terdapat tantangan dalam hal 

konsistensi praktik dan pemahaman konsep secara utuh, manfaat jangka panjang dari 

mindfulness menjadikannya sebagai strategi mental dan emosional yang layak dikembangkan 

lebih lanjut, khususnya dalam program-program penguatan kesejahteraan psikologis dan 

pengembangan diri. 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585 
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025 

 

 

   40  

 

 

 
 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Afdal, A., & Daulay, M. Z. “Mindfulness Dalam Islam: Kajian Teoretik Dan Praktik Spiritual.” 
Jurnal Konseling Religi 11, no. 1 (2020): 65–78. 

Bishop, Scott R, Mark Lau, Shauna Shapiro, Linda Carlson, Nicole D Anderson, James Carmody, 
Zindel V Segal, Susan Abbey, Michael Speca, and Drew Velting. “Mindfulness: A Proposed 
Operational Definition.” Clinical Psychology: Science and Practice 11, no. 3 (2004): 230. 

Cresswell, J.W., V.L. Plano-Clark, M.L. Gutmann, and W.E. Hanson. “An Expanded Typology for 
Classifying Mixed Methods Research Into Designs: Advanced Mixed Methods Research 
Designs.” In Handbook of Mixed Methods in Social and Behavioral Research, 2003. 

Garland, Eric L, Norman A Farb, Philippe R. Goldin, and Barbara L Fredrickson. “Mindfulness 
Broadens Awareness and Builds Eudaimonic Meaning: A Process Model of Mindful 
Positive Emotion Regulation.” Psychological Inquiry 26, no. 4 (2015): 293–314. 

Gross, James J. Handbook of Emotion Regulation. Guilford publications, 2013. 

Kabat-Zinn, Jon. Mindfulness for Beginners: Reclaiming the Present Moment-and Your Life. Sound 
True. Colorado: Sound True, 2016. 

Lazarus, Richard S. Emotion and Adaptation. Oxford University Press, 1991. 

Rahman, F. “Muraqabah Dan Mindfulness: Analisis Integratif Dalam Pengembangan 
Kecerdasan Spiritual.” Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya 5, no. 1 (2020): 25–34. 

Tang, Yi-Yuan, Britta K Hölzel, and Michael I Posner. “The Neuroscience of Mindfulness 
Meditation.” Nature Reviews Neuroscience 16, no. 4 (2015): 213–25. 

 

 

 


