Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

Penerapan Mindfulness Dalam Menjaga Kestabilan Emosi

Diah Retno Ningsih
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
diahningsih@iaiskjmalang.ac.id

Abstrak. Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi penerapan mindfulness dalam
menjaga kestabilan emosi. Mindfulness yang dapat dipahami sebagai kesadaran penuh
terhadap momen saat ini tanpa penghakiman, semakin banyak digunakan dalam
pendekatan psikologis modern untuk meningkatkan kesehatan mental. Dalam penelitian
ini, pendekatan kualitatif digunakan dengan metode studi kasus untuk menggali secara
mendalam pengalaman lima orang informan yang secara rutin mempraktikkan
mindfulness selama lebih dari tiga bulan. Teknik pengumpulan data meliputi wawancara
mendalam, observasi partisipatif, dan dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa praktik mindfulness memberikan dampak positif yang signifikan terhadap
kestabilan emosi. Informan melaporkan peningkatan kesadaran diri, kemampuan
mengelola reaksi emosional, serta penurunan kecenderungan untuk mengalami stres
dan kecemasan. Praktik seperti meditasi pernapasan, mindful walking, dan dzikir dengan
kesadaran penuh terbukti membantu subjek penelitian menghadapi tekanan emosional
dengan lebih tenang dan rasional. Selain itu, ditemukan bahwa integrasi antara praktik
mindfulness dengan nilai-nilai spiritual, khususnya dalam konteks keagamaan Islam,
memperkuat pengalaman batin dan meningkatkan penerimaan praktik tersebut dalam
keseharian. Meskipun demikian, beberapa tantangan juga diidentifikasi, seperti
kesulitan menjaga konsistensi dan keterbatasan waktu. Penelitian ini
merekomendasikan pengembangan pelatihan mindfulness yang kontekstual dan
berorientasi pada kebutuhan emosional masyarakat, baik di lingkungan pendidikan,
kerja, maupun komunitas. Kesimpulannya, mindfulness merupakan pendekatan yang
efektif dan aplikatif dalam meningkatkan keseimbangan emosional dan kesehatan
mental secara menyeluruh.

Kata kunci: Mindfulness, Kestabilan Emosi, Kesadaran Diri

Abstract. This research aims to explore the application of mindfulness in maintaining
emotional stability. Mindfulness, which can be understood as being fully aware of the
present moment without judgment, is increasingly being used in modern psychological
approaches to improve mental health. In this study, a qualitative approach was used with
a case study method to explore in depth the experiences of five informants who routinely
practiced mindfulness for more than three months. Data collection techniques include in-
depth interviews, participatory observations, and documentation. The results of the study
show that mindfulness practices have a significant positive impact on emotional stability.
Informants reported increased self-awareness, the ability to manage emotional reactions,
as well as a decrease in the tendency to experience stress and anxiety. Practices such as
breathing meditation, mindful walking, and dhikr with mindfulness have been shown to
help study subjects deal with emotional distress more calmly and rationally. In addition, it
was found that the integration of mindfulness practices with spiritual values, particularly
in the context of Islamic religion, strengthens inner experiences and increases the

By

Bum ah Jurnal 3l

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang


mailto:diahningsih@iaiskjmalang.ac.id

Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

acceptance of the practice in everyday life. Nonetheless, some challenges were also
identified, such as difficulty maintaining consistency and time constraints. This study
recommends the development of mindfulness training that is contextual and oriented to
the emotional needs of the community, both in the educational, work, and community
environments. In conclusion, mindfulness is an effective and applicable approach in
improving emotional balance and overall mental health.

Keywords: mindfulness, emotional stability, self-awareness

PENDAHULUAN

Perkembangan zaman yang semakin cepat menuntut individu untuk mampu
beradaptasi dengan berbagai tekanan dan tantangan hidup. Perubahan tersebut menuntut
individu untuk mampu beradaptasi dengan berbagai tekanan dan tantangan hidup yang kerap
menimbulkan ketegangan emosional. Salah satu aspek penting yang sering kali terabaikan
adalah kesehatan emosional. Emosi yang tidak stabil dapat menyebabkan berbagai
permasalahan psikologis, seperti stres, kecemasan, depresi, hingga gangguan hubungan
sosiall. Oleh karena itu, penting bagi individu untuk memiliki kemampuan dalam menjaga
kestabilan emosinya. Salah satu pendekatan yang mulai banyak dilirik dalam upaya
pengelolaan emosi adalah mindfulness. Mindfulness atau kesadaran penuh merupakan praktik
yang berasal dari tradisi Buddhis dan telah diadaptasi dalam konteks psikologi modern. Kabat-
Zinn mendefinisikan mindfulness sebagai “kesadaran yang muncul melalui perhatian yang
disengaja, pada saat ini, dan tanpa penilaian”2.

Secara teoritis, mindfulness membantu individu untuk menyadari kondisi pikiran dan
emosinya secara sadar tanpa terjebak dalam pola reaksi otomatis. Dengan demikian,
mindfulness dapat meningkatkan regulasi emosi, yaitu kemampuan untuk memahami,
menerima, dan merespons emosi dengan cara yang sehat3. Teknik-teknik mindfulness seperti
breath awareness, body scan, mindful walking, dan meditasi kesadaran telah terbukti secara
empiris membantu mengurangi tingkat stres, meningkatkan fokus, serta memperbaiki kualitas

hidup*. Emosi merupakan respons psikologis dan fisiologis terhadap stimulus internal maupun

1 James ] Gross, Handbook of Emotion Regulation (Guilford publications, 2013).

2 Jon Kabat-Zinn, Mindfulness for Beginners: Reclaiming the Present Moment-and Your Life, Sound True
(Colorado: Sound True, 2016).

3 J.W. Cresswell et al, “An Expanded Typology for Classifying Mixed Methods Research Into Designs:
Advanced Mixed Methods Research Designs,” in Handbook of Mixed Methods in Social and Behavioral Research, 2003.

4Yi-Yuan Tang, Britta K Holzel, and Michael I Posner, “The Neuroscience of Mindfulness Meditation,” Nature
Reviews Neuroscience 16, no. 4 (2015): 213-25.

By

Bumajz Jurnal 32

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

eksternal. Lazarus mengemukakan bahwa emosi mencakup unsur kognitif, afektif, dan
perilaku yang tidak hanya mencerminkan perasaan sesaat, tetapijuga dipengaruhi oleh proses
evaluatif terhadap situasi tertentu®. Oleh karena itu, kestabilan emosi bukan berarti tidak
merasakan emosi negatif, melainkan kemampuan untuk tetap tenang dan adaptif di tengah
fluktuasi emosional. Kemampuan mindfulness yang baik dalam memperhatikan pengalaman
secara sadar dan tanpa menghakimi seperti meditasi, pernapasan sadar, body scan, dan
perhatian penuh terhadap aktivitas harian dapat membantu menyadari pikiran dan perasaan
tanpa tenggelam dalam reaksi otomatis.

Dalam perspektif Islam, praktik yang mirip dengan mindfulness dapat ditemukan
dalam konsep muraqabah, yaitu kesadaran bahwa Allah selalu mengawasi setiap tindakan
hamba-Nya. Dzikir, shalat, dan tafakur juga merupakan bentuk kesadaran spiritual yang dapat
menjadi bagian dari praktik mindfulness Islami. Praktik ibadah seperti shalat, dzikir, dan
tafakur juga merupakan bentuk perhatian penuh terhadap momen kini dan koneksi spiritual
yang mendalam. Hal ini menunjukkan bahwa pendekatan mindfulness dapat diintegrasikan ke
dalam kerangka nilai-nilai Islam, sehingga lebih relevan dan dapat diterima oleh masyarakat
Muslim Indonesias®.

Berbagai penelitian sebelumnya menunjukkan bahwa mindfulness efektif dalam
mengurangi stres, meningkatkan kesejahteraan psikologis, serta memperbaiki regulasi emosi.
Namun, dalam konteks Indonesia, khususnya di kalangan masyarakat Muslim, penerapan
mindfulness masih memerlukan penyesuaian agar dapat diterima secara luas. Penelitian ini
bertujuan untuk mengeksplorasi bagaimana mindfulness dipraktikkan oleh individu dan

bagaimana pengaruhnya terhadap kestabilan emosi dalam konteks budaya dan spiritual lokal.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode studi
kasus. Fokus penelitian ini adalah pada pengalaman subjektif informan dalam menerapkan
mindfulness dan dampaknya terhadap kestabilan emosi. Subjek penelitian berjumlah lima
orang dewasa berusia antara 25 hingga 35 tahun yang telah mempraktikkan mindfulness

secara konsisten selama minimal tiga bulan. Informan dipilih dengan teknik purposive

5 Richard S Lazarus, Emotion and Adaptation (Oxford University Press, 1991).
6 F Rahman, “Muraqabah Dan Mindfulness: Analisis Integratif Dalam Pengembangan Kecerdasan Spiritual,”
Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya 5, no. 1 (2020): 25-34.

By

Bumajz Jurnal 33

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

sampling. Data dianalisis dengan menggunakan teknik analisis tematik. Langkah-langkahnya

meliputi transkripsi wawancara, pengkodean data, identifikasi tema, dan interpretasi makna

HASIL DAN PEMBAHASAN
Penerapan mindfulness yang dilakukan oleh subjek penelitian berupa meditasi
pernafasan, jurnal kesadaran diri, Mindful Walking, Doa, dan Dzikir sadar. Bentuk penerapan
mindfulness dilakukan secara bergantian disetiap pertemuannya. Berikut praktik mindfulness
yang dilakukan:
1. Meditasi Pernapasan
Dalam penelitian ini, meditasi pernapasan merupakan salah satu teknik utama
dalam penerapan mindfulness yang dilakukan oleh setiap subjek penelitian. Meditasi ini
difokuskan pada pengamatan terhadap napas sebagai pusat perhatian, dengan tujuan
untuk meningkatkan kesadaran penuh terhadap momen saat ini dan membantu
menstabilkan kondisi emosional. Setiap subjek melakukan meditasi pernapasan secara
mandiri, dengan durasi antara 10 hingga 20 menit, dilakukan secara konsisten setiap pagi
dan/atau malam hari. Waktu pelaksanaan disesuaikan dengan kenyamanan masing-
masing subjek, namun tetap dalam rentang waktu yang telah ditentukan guna menjaga
konsistensi latihan. Dalam praktiknya, subjek diminta untuk duduk dengan posisi yang
nyaman, menutup mata, dan mengarahkan perhatian sepenuhnya pada ritme napas
mengamati udara yang masuk dan keluar melalui hidung, tanpa mengubah pola napas
secara sengaja. Jika pikiran mulai mengembara, subjek diarahkan untuk secara lembut
mengembalikan fokus pada napas tanpa memberikan penilaian terhadap distraksi yang
muncul. Aktivitas ini tidak hanya bertujuan untuk melatih fokus dan kesadaran, tetapijuga
membantu subjek mengenali dan melepaskan ketegangan emosional, sehingga lebih
mampu merespons berbagai situasi dengan tenang dan sadar.
2. Jurnal Kesadaran Diri
Sebagai bagian dari praktik mindfulness, setiap subjek dalam penelitian ini
diminta untuk secara rutin menulis Jurnal Kesadaran Diri setiap hari. Jurnal ini
bertujuan untuk membantu subjek meningkatkan kesadaran terhadap pikiran, perasaan,
dan pengalaman yang mereka alami sepanjang hari. Penulisan jurnal dilakukan setelah

meditasi pernapasan atau pada waktu yang dirasa paling nyaman oleh subjek, dengan

By

Bum ah Jurnal 34

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

durasi penulisan yang fleksibel namun konsisten. Dalam jurnal ini, subjek diarahkan
untuk:
e Mengungkapkan perasaan yang muncul pada hari tersebut (baik positif maupun
negatif)

e Mengidentifikasi pikiran-pikiran yang dominan
e  Mencatat situasi atau peristiwa yang memengaruhi keadaan emosional
e  Merefleksikan bagaimana mereka merespons situasi tersebut
e Menyadari perubahan dalam tubuh, pernapasan, atau pola pikir

Jurnal ini tidak dinilai secara akademik atau objektif, melainkan berfungsi sebagai
alat refleksi pribadi yang dapat memperdalam pemahaman subjek terhadap dirinya
sendiri dan proses latihan mindfulness yang dijalani. Dengan membiasakan diri mencatat
pikiran dan perasaan secara sadar, subjek dapat lebih mudah mengenali pola-pola
emosional, mengamati tanpa menghakimi, serta meningkatkan keterampilan regulasi
emosi dalam kehidupan sehari-hari.
Mindful Walking

Mindful walking atau berjalan dengan penuh kesadaran merupakan salah satu
bentuk latihan mindfulness yang diterapkan oleh para subjek dalam penelitian ini.
Kegiatan ini dilakukan dengan tujuan melatih kesadaran penuh terhadap tubuh, langkah,
dan lingkungan sekitar, serta membantu subjek tetap terhubung dengan momen saat ini.
Setiap subjek diminta untuk melaksanakan praktik mindful walking setidaknya satu kali
dalam sehari, dengan durasi antara 10 hingga 15 menit, di tempat yang tenang dan aman,
seperti halaman rumah, atau taman. Fokus utama dari latihan ini adalah mengamati dan
merasakan setiap langkah yang diambil secara perlahan dan sadar, tanpa terburu-buru.
Dalam pelaksanaannya, subjek diarahkan untuk:
e Memulai dengan berdiri tegak dan menyadari posisi tubuh
e Mengambil napas perlahan dan dalam beberapa kali sebelum mulai berjalan
e Melangkah dengan perlahan dan stabil
e Mengamati sensasi pada telapak kaki saat menyentuh tanah, gerakan otot kaki, serta

keseimbangan tubuh
e Jika pikiran teralihkan, subjek diarahkan untuk kembali mengarahkan perhatian pada
langkah kaki dan napas

By

Bum ah Jurnal 35

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

e Tidak menggunakan gawai atau mendengarkan musik selama latihan untuk menjaga
kualitas perhatian
Latihan ini bertujuan untuk menumbuhkan ketenangan, meningkatkan kesadaran
tubuh, serta memperkuat keterhubungan antara pikiran dan gerakan fisik. Mindful
walking juga menjadi sarana yang efektif bagi subjek untuk mengelola stres dan
ketegangan, serta memperdalam pemahaman terhadap pengalaman fisik dan emosional
dalam kehidupan sehari-hari.

Doa dan Dzikir Sadar

Doa dan dzikir sadar merupakan salah satu bentuk latihan mindfulness berbasis
spiritualitas yang dilakukan oleh subjek dalam penelitian ini. Praktik ini bertujuan untuk
membawa kesadaran penuh (mindfulness) ke dalam aktivitas ibadah, sehingga bukan
sekadar rutinitas, melainkan menjadi pengalaman spiritual yang mendalam dan penuh
penghayatan. Dalam pelaksanaannya, subjek diminta untuk melakukan doa dan dzikir
secara rutin, terutama setelah salat wajib atau pada waktu khusus seperti pagi dan malam
hari, dengan kesadaran utuh terhadap setiap lafaz dan makna yang diucapkan. Fokus
utamanya adalah menghadirkan hati sepenuhnya dalam setiap ibadah yang dilakukan.

Prinsip-prinsip Doa dan Dzikir Sadar:

e Menghadirkan niat yang tulus sebelum memulai dzikir atau doa.

e Melafazkan dzikir dengan pelan dan jelas, tidak tergesa-gesa, sambil menyadari
setiap kata yang diucapkan.

e Menghubungkan makna dzikir dengan keadaan batin saat itu, misalnya ketika
membaca "Astaghfirullah”, subjek benar-benar menyadari kekurangan diri dan
memohon ampunan dengan penuh penghayatan.

e Memusatkan perhatian pada napas dan getaran suara, serta mengamati reaksi
tubuh atau perasaan yang muncul selama berdoa.

e Jika pikiran teralihkan, subjek diarahkan untuk menyadarinya tanpa menghakimi, lalu
dengan lembut mengembalikan fokus ke dzikir atau doa yang sedang dibaca.

Praktik ini membantu subjek tidak hanya mendekatkan diri kepada Tuhan, tetapi
juga melatih stabilitas emosi, ketenangan batin, dan memperkuat kesadaran diri. Doa dan
dzikir menjadi ruang refleksi dan pemulihan diri yang selaras dengan prinsip mindfulness

dalam konteks keislaman.

By

Bum ah Jurnal 36

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

Setelah melakukan mindfulness semua informan melaporkan peningkatan dalam
kemampuan mengelola emosi. Dalam pelaksanaan mindfulness harus didukung dengan
motivasi diri yang kuat dan juga konsisten dalam melakukan mindfulness. Ketika subjek
penelitian tidak mendapatkan lingkungan yang kondusif, kurang memahami konsep
mindfulness, dan tidak konsisten maka mindfulness yang dilakukan akan terhambat atau tidak
berdampak.

Seluruh Subjek penelitian menunjukkan pemahaman yang konsisten tentang
mindfulness sebagai suatu bentuk kesadaran penuh terhadap apa yang sedang dialami di saat
ini. Subjek penelitian juga memahami mindfulness bukan hanya sebagai teknik meditasi, tetapi
sebagai gaya hidup yang melibatkan kehadiran utuh dalam setiap aktivitas. Salah satu temuan
utama dari penelitian ini adalah adanya peningkatan kemampuan dalam mengelola emosi
secara lebih stabil dan dewasa. Emosi seperti marah, cemas, gelisah, dan frustasi tidak hilang
sepenuhnya, tetapi merasa lebih mampu menghadapinya dengan tenang. Hasil yang
dilaporkan dari perubahan yang dialami diantaranya:

¢ Peningkatan kesadaran emosi: Subjek penelitian menjadi lebih peka terhadap hal-
hal yang sedang dirasakan dan mengapa merasakan emosi tersebut. Seperti yang
disampaikan oleh Bishop et al. bahwa mindfulness dapat meningkatkan emotional
awareness, yaitu kesadaran terhadap perasaan dan reaksi emosional’.

¢ Penurunan reaktivitas emosional: Subjek penelitian tidak lagi langsung bereaksi
terhadap situasi yang memancing emosi negatif. Sebaliknya, memberi ruang untuk
menyadari dan memahami emosi terlebih dahulu. Ini sejalan dengan model
Mindfulness-to-Meaning Theory, yang menjelaskan bahwa mindfulness memperluas
jarak antara stimulus dan respons, memungkinkan penilaian ulang secara kognitif
terhadap situasi stress.

o Peningkatan ketenangan batin: Subjek penelitian merasa lebih damai dan tidak
mudah terseret oleh konflik eksternal, serta mampu menjaga keseimbangan emosional

dalam situasi yang menekan.

7 Scott R Bishop et al, “Mindfulness: A Proposed Operational Definition.,” Clinical Psychology: Science and
Practice 11, no. 3 (2004): 230.

8 Eric L Garland et al,, “Mindfulness Broadens Awareness and Builds Eudaimonic Meaning: A Process Model
of Mindful Positive Emotion Regulation,” Psychological Inquiry 26, no. 4 (2015): 293-314.

By

Bumajz Jurnal 37

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

Salah seorang subjek penelitian menyatakan sebelumnya ia cepat tersinggung dan
mudah marah, tapi sekarang sudah bisa mengenali perasaan sejak awal dan mengambil jeda
untuk tidak langsung bereaksi. Perubahan ini menunjukkan bahwa mindfulness memberikan
ruang bagi individu untuk meregulasi emosi, yang merupakan inti dari kestabilan emosional.

Semua subjek penelitian ini beragama Islam sehingga ada praktik spiritual yang
dilakukan. Seperti dzikir, shalat dengan khusyuk, dan tafakur. Ibadah merupakan bentuk
mindfulness yang paling mendalam. Hal ini menunjukkan adanya integrasi antara pendekatan
psikologis-modern dan kepercayaan spiritual. Praktik keagamaan yang dilakukan secara sadar
dan tidak sekadar rutinitas, justru memperkuat kesadaran diri dan menghadirkan ketenangan
batin yang lebih dalam. Ini juga membentuk pemaknaan baru terhadap penderitaan atau
tekanan emosional, yang tidak lagi dianggap sebagai beban semata, melainkan sebagai bagian
dari proses pertumbuhan diri. Dalam hal ini, spiritualitas berfungsi sebagai wadah
penghayatan kesadaran penuh yang memperluas aspek mindfulness menjadi lebih mendalam
dan transendental. Sebagaimana dijelaskan oleh Afdal & Daulay, praktik spiritual dalam Islam
memiliki esensi mindfulness, yaitu menghadirkan diri secara sadar di hadapan Allah SWT®.

Dari data yang dihimpun, mindfulness terbukti berfungsi sebagai strategi koping yang
efektif untuk menghadapi tekanan emosional dan situasi yang menantang. Dengan
membangun kehadiran mental di saat ini, individu menjadi lebih resilien terhadap stres dan
mampu mengambil keputusan secara lebih jernih. Mindfulness juga membantu meminimalkan
penyesalan terhadap masa lalu dan kekhawatiran berlebihan tentang masa depan. Perubahan
perilaku susah tidur juga dialamai oeh subjek penelitian yang awalnya sulit tidur malam
sehingga sering sekali begadang sampai akhirnya unya pola tidur yang bagus dengan
memfokuskan pada penyelesaian saat ini. Hal ini menunjukkan bahwa mindfulness bukan
hanya sekadar metode relaksasi, melainkan strategi mental yang memperkuat fungsi eksekutif

dalam pengambilan keputusan dan pengelolaan stres.

9 M. Z Afdal, A., & Daulay, “Mindfulness Dalam Islam: Kajian Teoretik Dan Praktik Spiritual,” Jurnal Konseling
Religi 11, no. 1 (2020): 65-78.

By

Bumajz Jurnal 38

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

PENUTUP
Simpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa mindfulness memberikan dampak positif yang
signifikan terhadap kestabilan emosi individu. Praktik mindfulness terbukti mampu
meningkatkan kesadaran diri, mengurangi reaktivitas emosional, serta membentuk pola pikir
yang lebih tenang, reflektif, dan terfokus pada saat ini. Dengan kemampuan ini, individu
menjadilebih mampu mengenali, menerima, dan mengelola emosi secara sehat. Dalam konteks
masyarakat Indonesia yang religius, integrasi antara mindfulness dan praktik spiritual Islam
seperti shalat, dzikir, dan tafakur menunjukkan bahwa mindfulness tidak hanya kompatibel
dengan nilai-nilai lokal, tetapi juga dapat diperkuat melalui spiritualitas. Hal ini menjadikan
mindfulness lebih dapat diterima dan bermakna secara kultural dan religius, serta membuka
ruang bagi penerapan yang lebih kontekstual. Lebih lanjut, hasil penelitian ini memperlihatkan
bahwa mindfulness dapat menjadi pendekatan alternatif yang relevan dan fleksibel dalam
menjaga kesehatan mental dan kestabilan emosi, baik di lingkungan pendidikan, tempat kerja,
maupun kehidupan sehari-hari. Dalam dunia pendidikan, mindfulness membantu mahasiswa
mengelola stres akademik dan meningkatkan fokus belajar. Di dunia kerja, praktik ini
mendukung peningkatan produktivitas, pengambilan keputusan yang lebih tenang, serta
perbaikan kualitas hubungan interpersonal. Meskipun terdapat tantangan dalam hal
konsistensi praktik dan pemahaman konsep secara utuh, manfaat jangka panjang dari
mindfulness menjadikannya sebagai strategi mental dan emosional yang layak dikembangkan
lebih lanjut, khususnya dalam program-program penguatan kesejahteraan psikologis dan

pengembangan diri.

By

Bumajz Jurnal 39

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang



Al-Isyrof

Jurnal Bimbingan Konseling Islam

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN 2622-674X / E-ISSN 2721-9585
Volume 7 Nomor 1 Juni 2025

DAFTAR PUSTAKA

Afdal, A., & Daulay, M. Z. “Mindfulness Dalam Islam: Kajian Teoretik Dan Praktik Spiritual.”
Jurnal Konseling Religi 11, no. 1 (2020): 65-78.

Bishop, Scott R, Mark Lau, Shauna Shapiro, Linda Carlson, Nicole D Anderson, James Carmody,
Zindel V Segal, Susan Abbey, Michael Speca, and Drew Velting. “Mindfulness: A Proposed
Operational Definition.” Clinical Psychology: Science and Practice 11, no. 3 (2004): 230.

Cresswell, .W., V.L. Plano-Clark, M.L. Gutmann, and W.E. Hanson. “An Expanded Typology for
Classifying Mixed Methods Research Into Designs: Advanced Mixed Methods Research
Designs.” In Handbook of Mixed Methods in Social and Behavioral Research, 2003.

Garland, Eric L, Norman A Farb, Philippe R. Goldin, and Barbara L Fredrickson. “Mindfulness
Broadens Awareness and Builds Eudaimonic Meaning: A Process Model of Mindful
Positive Emotion Regulation.” Psychological Inquiry 26, no. 4 (2015): 293-314.

Gross, James ]. Handbook of Emotion Regulation. Guilford publications, 2013.

Kabat-Zinn, Jon. Mindfulness for Beginners: Reclaiming the Present Moment-and Your Life. Sound
True. Colorado: Sound True, 2016.

Lazarus, Richard S. Emotion and Adaptation. Oxford University Press, 1991.

Rahman, F. “Muraqabah Dan Mindfulness: Analisis Integratif Dalam Pengembangan
Kecerdasan Spiritual.” Jurnal Psikologi Islam Dan Budaya 5, no. 1 (2020): 25-34.

Tang, Yi-Yuan, Britta K Holzel, and Michael I Posner. “The Neuroscience of Mindfulness
Meditation.” Nature Reviews Neuroscience 16, no. 4 (2015): 213-25.

By

Bumajz Jurnal

Institur Agama Isiam Sunan Halijogo Halang

40




