
 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   298 
 
  
 

Konstruksi Makna Sakral dan Identitas Budaya dalam Ritual 
Purnama-Tilem: Pendekatan Coordinated Management of Meaning (CMM) 

pada Masyarakat Hindu Desa Ngaroh Pasuruan 
 

Nurma Yuwita1), Gatut Setiadi2) 

1)Universitas Yudharta Pasuruan, 2)Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 
1)nurma@yudharta.ac.id, 2)gatutsetiadi@iaiskjmalang.ac.id  

 
Abstrak. CMM digunakan untuk menjelaskan bagaimana makna sakral dalam ritual 
dibentuk dan dikoordinasikan melalui level-level makna seperti konten, tindak tutur, 
episode, relasi sosial, naskah hidup, dan pola budaya. Penelitian ini menggunakan 
metode kualitatif dengan pendekatan etnografi komunikasi. Data dikumpulkan 
melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi simbol-
simbol ritual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ritual Purnama Tilem yang 
dijalankan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh merupakan bentuk komunikasi 
transendental dan ekspresi budaya yang mengandung makna sakral mendalam. 
Penelitian ini menemukan bahwa makna sakral dibangun melalui simbol-simbol 
ritual seperti daksina, dupa, canang, tirta, dan bija yang berfungsi sebagai media 
komunikasi spiritual. Dalam tindak tutur, doa dan mantra membentuk koordinasi 
makna antara umat dan Sang Hyang Widhi, memperkuat relasi spiritual sekaligus 
solidaritas sosial. Episode ritual menjadi ruang sakral yang terstruktur dan 
diwariskan secara budaya. Hubungan sosial yang terbentuk menciptakan keterikatan 
vertikal (dengan Tuhan) dan horizontal (antarumat), membangun harmoni spiritual 
kolektif. Pada tingkat naskah hidup, identitas sebagai pelanjut tradisi dan pelaku 
spiritual dibentuk melalui partisipasi aktif dalam ritual. Pola budaya seperti Tri Hita 
Karana dan Tat Twam Asi menjadi fondasi nilai dalam struktur komunikasi ritual. 
Hasil ini menunjukkan bahwa melalui kerangka CMM, makna religius dan identitas 
budaya dikonstruksi secara dinamis dalam praktik sosial keagamaan masyarakat 
Hindu Ngaroh. 
 
Kata Kunci: Makna sakral, Identitas budaya, Ritual purnama tilem, CMM 
 
Abstract. CMM is used to explain how sacred meanings in rituals are formed and 
coordinated through levels of meaning such as content, speech acts, episodes, social 
relations, life scripts, and cultural patterns. This research uses qualitative method with 
communication ethnography approach. Data were collected through participatory 
observation, in-depth interviews, and documentation of ritual symbols. The results 
showed that the Purnama Tilem Ritual carried out by the Hindu community in Ngaroh 
Village is a form of transcendental communication and cultural expression that contains 
deep sacred meaning. This study found that the sacred meaning is built through ritual 
symbols such as daksina, incense, canang, tirta, and bija which function as a medium of 
spiritual communication. In speech acts, prayers and mantras form a coordination of 
meaning between the people and Sang Hyang Widhi, strengthening spiritual relations 
as well as social solidarity. Ritual episodes become sacred spaces that are structured and 
culturally inherited. The social relationships formed create vertical (with God) and 
horizontal (between people) attachments, building collective spiritual harmony. At the 
level of life scripts, identities as tradition bearers and spiritual actors are formed 

mailto:nurma@yudharta.ac.id
mailto:gatutsetiadi@iaiskjmalang.ac.id


 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   299 
 
  
 

through active participation in rituals. Cultural patterns such as Tri Hita Karana and 
Tat Twam Asi become the value foundation in the structure of ritual communication. 
These results show that through the CMM framework, religious meaning and cultural 
identity are dynamically constructed in the social religious practices of the Ngaroh 
Hindu community. 
 
Keywords: Sacred meaning, Cultural identity, Tilem full moon ritual, CMM 
 

PENDAHULUAN 

Indonesia memiliki keragaman ritual keagamaan yang mencerminkan ajaran dan 

identitas budaya masing-masing agama. Ritual tersebut melibatkan struktur simbolik 

termasuk waktu, tempat, peralatan, dan pelaku yang menunjukkan adanya komunikasi sakral 

antara manusia dengan entitas transcendental. Dalam perspektif komunikasi ritual dipahami 

sebagai bentuk komunikasi simbolik yang tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga 

memelihara dan memperkuat solidaritas sosial. Misalnya, studi oleh Tyas Tuti & Safitri 

menunjukkan bahwa ritual Nyadran di Jawa berfungsi sebagai media pemeliharaan identitas 

budaya dan harmoni sosial melalui simbol dan partisipasi kolektif.1  

Max weber mengungkapkan bahwa dunia sebagaimana disaksikan terwujud karena 

tindakan sosial. Manusia melakukan sesuatu karena mereka memutuskan untuk melakukan 

tindakan, untuk mencapai apa yang mereka kehendaki.2 Namun, di era digital, selain Tindakan 

sosial masyarakat juga melakukan Tindakan transenden yang mengacu juga pada kehendak 

dan tujuan masyarakat, hal itu terwujud melalui ritual-tradisi tidak lagi terjadi hanya dalam 

ruang fisik dan lokal: kini juga berlangsung dalam ruang media digital. Fenomena ini 

menyebabkan pergeseran makna ritual, seperti terlihat pada pergeseran ibadah di tempat 

ibadah yang kini berubah menjadi momen selfie atau konten media sosial. Transformasi 

tersebut menunjukkan bahwa teknologi memunculkan ritual-ritual baru yang digital, virtual, 

dan terdistribusi. 

Menurut teori Mediatisasi Agama (Hjarvard, 2008), media secara aktif menjadi “aktor” 

dalam pelaksanaan ritual keagamaan mengambil sebagian fungsi lembaga agama, membentuk 

narasi agama, dan merubah makna ritual. Ritual keagamaan di Indonesia mengalami adaptasi 

 
1 Tyas Tuti, S. N., & Safitri, R. The Ritual Communication as a Medium for Cultural Preservation and Collective 

Identity: Study on Nyadran Sonoageng Tradition. SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan. 
journal.uinmataram.ac.id. 2024 

2 Bidang Non and Keuangan Sektor, “Konstruksi Makna Budaya Perusahaan PT . Krakatau Steel ( PERSERO ) 
TBK ( Studi Fenomenologi Tentang Simbol Verbal Budaya Perusahaan Bagi Karyawan Corporate Communication & 
Protocolaire PT . Krakatau Steel ( Persero ) Tbk ),” no. 3 (2012). 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   300 
 
  
 

digital seperti tahlilan virtual, tarawih online, dan salat Jumat virtual. Ini menunjukkan bahwa 

ritual sakral tetap dijalankan, tetapi dalam format dan konteks yang baru. 

Studi dan kajian Asiyah et al. (2023) mengenai “pergeseran makna ritual ibadah di era digital” 

memperkuat bahwa digitalisasi ritual mengandung paradoks: ia bisa mempertahankan nilai 

spiritual sekaligus mengkomodifikasi ritual menjadi hiburan visual. Oleh karena itu, penting 

untuk meneliti bagaimana komunikasi sakral ritual dikonstruksi dan dikonsumsi dalam 

ekosistem media digital dan sejauh mana nilai-nilai aslinya dipertahankan atau berubah.3 

Keberadaan berbagai bentuk ritual dalam kehidupan beragama berasal dari kebutuhan 

manusia sebagai aktor budaya untuk menyampaikan rasa syukur dan terima kasih, yang tidak 

cukup hanya menggunakan kata-kata. Ritual telah menjadi bagian tidak terpisahkan dari 

keberadaan setiap individu maupun kelompok masyarakat, sehingga dalam kehidupan sehari-

hari ritual dan upacara-upacara musiman sangat mendominasi kehidupan manusia4, 0leh 

karena itu, manusia menciptakan ritual keagamaan sebagai komunikasi simbolik yang mampu 

mengungkapkan hubungan transendental dengan Tuhan. Sesuai dengan perspektif James 

Carey (2009) dan Rothenbuhler (1998), ritual berfungsi sebagai media komunikasi yang 

memelihara solidaritas sosial dan identitas kolektif. Sebagai contoh, penelitian Tyas Tuti & 

Safitri (2024) menunjukkan bahwa ritual Nyadran Sonoageng di Jawa bukan sekadar tradisi 

tahunan, tetapi media komunikasi simbolik yang menyampaikan nilai keberlanjutan budaya 

dan kohesi sosial generasi lintas usia. Lebih lanjut, penelitian Krisno et al. dalam konteks Silat 

Cikak Bengkulu menegaskan dimensi transendental ritual—yakni sebagai media hubungan 

spiritual dengan Tuhan dan leluhur melalui simbol lisan maupun non-lisan. Selain itu, 

penelitian psikologi sosial modern juga menyoroti pentingnya ritual keluarga dalam 

memperkuat identitas budaya dan kesejahteraan mental individu. Dengan demikian, ritual 

tidak sekadar membentuk kebiasaan sosial, tetapi juga berfungsi sebagai jembatan simbolik 

dan emosional antara manusia dengan Tuhan, sekaligus memperkuat ikatan komunitas 

melalui praktik bersama yang bermakna. Integrasi teknologi dan komunikasi digital hanya 

 
3 Asiyah, U., Prasetyo, R. A., & Sudjak, S. Pergeseran Makna Ritual Ibadah di Era Digital. Jurnal Sosiologi 

Pendidikan Humanis. journal2.um.ac.id+1ejournal.uin-suka.ac.id+1.2023. 
4 Yance Z Rumahuru, “RITUAL SEBAGAI MEDIA KONSTRUKSI IDENTITAS : Suatu Perspektif Teoretisi” 11, 

no. 01 (2018): 22–30. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   301 
 
  
 

menambah dinamika pemaknaan ritual, tetapi esensi ritual sebagai wahana komunikasi sakral 

tetap relevan dan vital.5 

Ritual keagamaan merupakan bagian penting dalam kehidupan masyarakat yang 

menjunjung tinggi nilai-nilai spiritual dan budaya. Di Desa Ngaroh, ritual Purnama-Tilem tidak 

hanya merujuk pada hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga berfungsi 

sebagai ruang komunikasi sosial dan simbolik yang kaya akan interaksi makna. Upacara ini 

dilakukan saat bulan purnama (Purnama) dan bulan mati (Tilem) berdasarkan kalender Saka, 

dan diyakini sebagai momen sakral untuk membersihkan diri, memperkuat koneksi spiritual, 

serta menyeimbangkan energi antara manusia dan alam. Menurut Hasanah & Yuwita, ritual 

Purnama-Tilem menyampaikan nilai-nilai komunikasi transendental di mana simbol-simbol, 

seperti doa, mantra, dan simbolis Tindakan yang berfungsi sebagai jembatan bagi interaksi 

manusia dengan Sang Hyang Widhi.6 Dengan demikian, ritual Purnama-Tilem di Ngaroh dapat 

dipahami secara komprehensif sebagai praktik ritual yang membentuk dan memperkuat 

identitas budaya serta spiritualitas komunitas, serta sebagai mekanisme komunikasi sakral 

yang terpusat pada hubungan manusia dengan kekuatan transenden, alam, dan sesama 

anggota komunitas. Integrasi temuan-temuan terbaru ini memperkuat argumen bahwa ritus 

ini lebih dari sekadar tradisi, ia adalah komunikasi ritual yang hidup, simbolik, dan bermakna. 

Ritual keagamaan merupakan bagian integral dari kehidupan masyarakat karena tidak 

hanya mempertegas relasi spiritual dengan Tuhan, tetapi juga mencerminkan identitas budaya 

dan struktur sosial komunitas. Di Desa Ngaroh, ritual Purnama-Tilem dijalankan secara rutin 

oleh umat Hindu sebagai bentuk komunikasi ritual yang kaya makna simbolik dan spiritual. 

Pelaksanaan ritual ini yang berlangsung saat bulan purnama (Purnama) dan bulan mati (Tilem) 

menurut kalender Saka memperkuat kesadaran kolektif dan menciptakan ikatan sosial melalui 

simbol seperti banten, canang sari, dupa, serta doa-mantra sakra, dalam ritual tersebut, proses 

komunikasi berlangsung pada tiga level: makna, bahasa, dan pikiran, yang bersama-sama 

membangun jembatan simbolis antara manusia dan Sang Hyang Widhi. Temuan lain dari 

Siagian dalam konteks ritual serupa menunjukkan bahwa rangkaian persembahyangan 

 
5 Krisno, M., Firmansyah, A., & Hadiprashada, D. (2023). The Meaning of Ritual Communication in the 

Termination Procession of Silat Cikak Bengkulu. Formosa Journal of Multidisciplinary Research. 
npaformosapublisher.org 

6 Hasanah, E. S., & Yuwita, N. Analisis Komunikasi Transendental dalam Ritual Purnama Tilem pada 
Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan: Perspektif Teori Interaksionisme Simbolik. Al Ittishol: Jurnal Komunikasi 
& Penyiaran Islam, 2(2), 152–174. ejournal.iaiskjmalang.ac.id. 2021. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   302 
 
  
 

meliputi ngantep banten, puja trisandya, semedi, dan doa Bersama yang kesemuanya berfungsi 

sebagai sarana ekspresi syukur dan penguatan spiritual kolektif.7 

Makna sakral dalam ritual Purnama Tilem tidak hadir secara tiba-tiba, melainkan 

dibentuk melalui proses komunikasi yang terstruktur dalam konteks budaya. Pada umumnya 

pengertian “sakral” dalam kehidupan masyarakat sekarang hanya berhenti pada keyakinan 

konvensional secara turun tumurun saja, tidak dipahami betul apa maknanya bagi kehidupan. 

Akibatnya, hal yang dimaksud “sakral” itu dalam kehidupan sehari-hari seakan- akan hanya 

merupakan tradisi semata, tidak berdampak apapun bagi kehidupan mereka.8 Dalam setiap 

tahap ritual mulai dari persiapan persembahan (banten), penggunaan simbol-simbol suci, 

hingga pembacaan mantra terdapat konstruksi makna yang melibatkan interaksi antara 

individu, komunitas, dan sistem nilai keagamaan. Masyarakat Ngaroh tidak hanya melakukan 

ritual sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga sebagai praktik kultural yang memperkuat 

identitas dan kebersamaan komunal. 

Ritual Purnama Tilem ini wajib dilakukan oleh semua umat Hindu, karena ritual ini 

adalah hari suci yang digunakan untuk membersihkan diri dan jiwa, dilakukan pada malam 

hari ketika bulan berada di titik tergelap dan tidak terlihat sinarnya. Hal ini menjadi alasan 

mengapa masyarakat Hindu di Desa Ngaroh rutin melaksanakan ritual Purnama Tilem. 

Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh, Kecamatan Tutur, Kabupaten Pasuruan adalah bagian dari 

umat Hindu di Indonesia yang hingga kini masih mempertahankan nilai-nilai dalam ritual. 

Mereka adalah salah satu kelompok masyarakat yang masih memeluk agama Hindu, meskipun 

di Kecamatan Tutur, Kabupaten Pasuruan mayoritas penduduknya beragama Islam dan 

terkenal dengan nilai-nilai keislamannya. Untuk memahami bagaimana makna-makna 

tersebut dibangun dan dikomunikasikan, penelitian ini menggunakan pendekatan teori 

Coordinated Management of Meaning (CMM) yang dikembangkan oleh Pearce dan Cronen. 

Teori ini menjelaskan bahwa makna dalam komunikasi tidak bersifat tunggal dan tetap, tetapi 

dibangun secara bersama (coordinated) oleh partisipan komunikasi dalam konteks yang 

kompleks dan bertingkat mulai dari konten, tindak tutur, episode, hubungan, naskah hidup, 

dan pola budaya (cultural pattern). Dalam konteks ritual Purnama-Tilem, teori CMM dapat 

 
7 Siagian, D. R. I., Yozani, R. E., & Yazid, T. P. (2024). Pola Komunikasi Ritual Purnama dan Tilem pada Umat 

Hindu di Kota Pekanbaru. Jurnal Teknik Industri Terintegrasi (JUTIN), 7(1), 300–306. 
8 Staf Pengajar et al., “Makna ‘Sakral’ Dalam Tradisi Budaya Jawa” XV, no. 2 (2018): 69–75. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   303 
 
  
 

membantu menjelaskan bagaimana warga Ngaroh memaknai simbol-simbol ritual dan 

bagaimana makna tersebut terkoordinasi dalam interaksi sehari-hari mereka.  

CMM menekankan bahwa komunikasi tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga 

menciptakan realitas sosial melalui koordinasi antarindividu dalam konteks tertentu. Dalam 

konteks tradisi Purnama-Tilem, makna sakral dari simbol, ritual, dan identitas tidak hadir 

begitu saja, melainkan dibentuk melalui interaksi antara warga, pemangku, dan ruang budaya 

secara keseluruhan. Fenomena ini menarik untuk dikaji karena praktik keagamaan Purnama-

Tilem tidak hanya dipertahankan sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga menjadi mekanisme 

pewarisan budaya dan pembentukan identitas kolektif. Apalagi di tengah tantangan 

modernisasi dan digitalisasi, pemaknaan terhadap tradisi bisa mengalami pergeseran. Oleh 

karena itu, penting untuk menelusuri bagaimana komunikasi dalam tradisi ini berlangsung, 

bagaimana makna dibangun dan dikonfirmasi, serta bagaimana ritual ini berperan dalam 

membentuk dan menjaga identitas budaya Ngaroh. Penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi pada kajian komunikasi budaya, khususnya dalam pemahaman 

bagaimana tradisi lokal membentuk struktur makna dan identitas melalui praktik komunikasi 

yang terkoordinasi dan bermakna. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menggali 

dan menganalisis konstruksi makna sakral dalam ritual Purnama-Tilem melalui kacamata teori 

CMM, serta memberikan kontribusi terhadap penguatan identitas budaya dan keberlanjutan 

tradisi spiritual masyarakat Hindu Ngaroh. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif, dengan fokus untuk 

memahami secara mendalam bagaimana makna sakral dan identitas budaya dikonstruksi 

dalam ritual Purnama-Tilem oleh masyarakat Hindu Ngaroh. Pendekatan ini dipilih karena 

sesuai untuk menelusuri makna yang tidak dapat diukur secara numerik, tetapi dipahami 

melalui simbol, tindakan, dan interaksi sosial dalam konteks budaya tertentu. 

Jenis penelitian ini adalah studi etnografi komunikasi, yaitu studi yang bertujuan untuk 

memahami praktik komunikasi dalam suatu komunitas budaya tertentu. Dengan 

menggunakan teori Coordinated Management of Meaning (CMM), penelitian ini menelusuri 

bagaimana makna dibentuk melalui koordinasi antar individu dalam konteks ritual Purnama-

Tilem. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   304 
 
  
 

Penelitian dilaksanakan di desa Ngaroh, Kecamatan Tutur, Kabupaten Pasuruan yang 

secara aktif melaksanakan ritual Purnama-Tilem. Lokasi ini dipilih karena memiliki kekayaan 

simbolik dan struktur sosial-keagamaan yang masih lestari dan hidup dalam keseharian 

masyarakat. Subjek penelitian terdiri dari: Pemangku (pemimpin ritual), Tokoh adat dan tokoh 

agama, Warga peserta ritual, Pemuda/pemudi Hindu sebagai generasi pewaris budaya.  

Teknik Pengumpulan Data dikumpulkan melalui beberapa teknik yaitu Observasi partisipatif: 

Peneliti hadir dan mengikuti jalannya ritual Purnama-Tilem secara langsung untuk memahami 

tindakan, simbol, dan interaksi komunikasi; Wawancara mendalam (in-depth interview): 

Dilakukan dengan informan kunci untuk menggali pemaknaan, pengalaman, dan persepsi 

mereka terhadap makna dan identitas dalam ritual; Studi dokumentasi: meliputi catatan ritual, 

foto, video, dan simbol-simbol budaya yang digunakan selama Purnama-Tilem. 

Analisis data dilakukan secara deskriptif-interpretatif dengan mengacu pada kerangka 

teori CMM. Langkah-langkahnya sebagai berikut: Reduksi data: Menyaring data berdasarkan 

fokus penelitian (makna sakral dan identitas budaya); Display data: Menyusun data dalam 

bentuk narasi, kutipan wawancara, dan deskripsi peristiwa ritual; Penarikan kesimpulan: 

Menganalisis data melalui kerangka CMM. 

 

Teori Coordinated Management of Meaning (CMM) 

Menurut Pearce & Cronen seperti yang disebutkan dalam (West & Turner, 2017: 89), 

manusia mampu membuat dan memahami makna, dengan beberapa asumsi yaitu: 1) Manusia 

hidup dalam komunikasi, 2) Manusia saling membangun realitas sosial, 3) Pertukaran 

informasi sangat bergantung pada makna pribadi dan makna antar manusia.  

Enam tingkat makna dalam CMM digambarkan secara hierarkis oleh Pearce dan Cronen 

dalam bentuk piramida terbalik.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   305 
 
  
 

Gambar 1 
Hierarki pada Teori Management Makna Terkoordinasi 

 

1. Konten 

Level konten merupakan langkah mengkonversikan menjadi sebuah makna. 

2. Tindak Tutur 

Tindak tutur adalah logika makna dari percakapan. 

3. Episode 

Episode merupakan sebuah konteks orang bertindak.  

4. Hubungan (Kontrak) 

Level makna yang keempat adalah level hubungan (relationship), yakni batasan mereka 

sebagai mitra dalam sebuah hubungan.  

5. Naskah Hidup (Skenario Hidup) 

Naskah kehidupan merupakan Kelompok-kelompok episode masa lalu dan masa kini.  

6. Pola Budaya 

Pola budaya (cultural pattern) atau arketipe, dapat dideskripsikan sebagai “gambaran 

yang pada hubungan seseorang. 9 

 

PEMBAHASAN 

 
9 West, R., & Turner, L. H.  Pengantar Teori Komunikasi: Analisis dan Aplikasi (5th ed.). Penerbit Salemba 

Humanika. 2017 

Pola Budaya

Naskah Hidup (Skenario Hidup)

Hubungan (Kontrak)

Episode

Tindak 
Tutur

Konten



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   306 
 
  
 

Identitas budaya dikonstruksi dalam ritual Purnama-Tilem oleh masyarakat Hindu Ngaroh. 

Analisis dilakukan dengan menggunakan teori Coordinated Management of Meaning (CMM) 

yang menjelaskan bagaimana makna dibentuk dan dikoordinasikan dalam interaksi sosial 

melalui empat konteks utama: konten, tindak tutur, episode, hubungan, naskah hidup, dan pola 

budaya.  

1. Makna Sakral Ritual Purnama Tilem di Desa Ngaroh Pasuruan 

Ritual Purnama Tilem yang dilaksanakan secara rutin oleh umat Hindu di Desa Ngaroh, 

Pasuruan, merupakan praktik spiritual yang memiliki makna sakral yang sangat mendalam. 

Purnama (bulan purnama) dan Tilem (bulan mati) dalam kalender Saka dipercaya sebagai 

momen-momen suci yang penuh energi spiritual, di mana manusia melakukan penyucian diri 

lahir dan batin. Ritual ini menjadi bentuk komunikasi transendental antara umat dengan Sang 

Hyang Widhi Wasa, yang dilaksanakan melalui rangkaian persembahyangan, doa, sesajen, 

serta simbol-simbol keagamaan seperti canang sari, daksina, dupa, tirta, dan bija. 

Makna sakral dari ritual ini terletak pada keyakinan bahwa Purnama adalah waktu 

untuk menyerap energi positif, sementara Tilem adalah waktu untuk membuang energi 

negatif. Melalui simbol-simbol yang digunakan, umat tidak hanya melakukan persembahan 

lahiriah, tetapi juga membangun kesadaran rohaniah atas keberadaan Tuhan dan harmonisasi 

dengan alam semesta. Ritual ini menjadi sarana pembentukan identitas spiritual dan budaya, 

yang diwariskan secara turun-temurun sebagai bagian dari tradisi Hindu di wilayah Pasuruan. 

Lebih jauh, ritual ini juga memperkuat kohesi sosial masyarakat Hindu di Ngaroh, karena 

dilakukan secara kolektif dan menyatukan nilai-nilai solidaritas, welas asih, dan pengabdian. 

Dalam perspektif komunikasi fenomenologis maupun teori Coordinated Management 

of Meaning (CMM), ritual Purnama-Tilem menciptakan ruang dialog antara manusia dan 

dimensi ilahiah, yang dimediasi oleh simbol-simbol, struktur naratif ritual, dan relasi 

antaranggota masyarakat. Dengan demikian, sakralitas ritual ini tidak hanya berada dalam 

level spiritual personal, melainkan juga membentuk realitas sosial-komunikatif yang 

memperkuat identitas budaya umat Hindu di Desa Ngaroh. 

Ritual memiliki posisi penting dalam membicarakan identitas sebagai berikut: 

Pertama, ritual merupakan media untuk memediasi dua atau lebih entitas yang berbeda, 

sekaligus penyeimbang dalam kosmos. Kedua, ritual merupakan suatu transformasi sikap dari 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   307 
 
  
 

yang profan kepada sesuatu yang sakral10.Ritual Purnama Tilem adalah upacara ritual yang 

dilakukan oleh masyarakat Hindu di Desa Ngaroh. Ritual ini merupakan cara masyarakat 

Hindu di Desa Ngaroh berkomunikasi dengan Sang Hyang Widhi, sehingga mereka bisa lebih 

dekat dan memahami Sang Hyang Widhi. Menurut Sumarsih, yang bertugas di Pura Wira 

Darma Desa Ngaroh Pasuruan, kata Purnama Tilem berasal dari dua kata, yaitu “purna” yang 

berarti sempurna dan “tilem” yang berarti bulan tidur. Jadi, Purnama Tilem adalah malam 

ketika bulan purnama terjadi, bentuk bulannya bulat sempurna, tetapi tidak memancarkan 

cahaya, sehingga langit menjadi gelap. Ritual Purnama Tilem di Pura Wira Darma dilakukan 

setiap 30 hari sekali, tepatnya pada tanggal 15 dalam kalender Hindu yang disebut Kamariah.  

Ritual Purnama Tilem adalah ritual yang wajib dilakukan oleh semua orang yang 

beragama Hindu di Desa Ngaroh, Pasuruan. Ritual ini dilakukan pada malam hari ketika bulan 

berada di posisi tergelap dan tidak bersinar, sebagai hari suci untuk membersihkan diri dan 

jiwa. Itulah sebabnya masyarakat Hindu di Desa Ngaroh selalu melaksanakan ritual Purnama 

Tilem secara rutin. Ritual Purnama Tilem juga merupakan bentuk komunikasi antara 

masyarakat Hindu di Desa Ngaroh dengan Tuhan.  Ritual ini membantu masyarakat semakin 

dekat dengan Tuhan. Selain itu, Purnama Tilem juga menjadi bentuk persembahyangan yang 

dilakukan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan sebagai ucapan terima kasih kepada 

Sang Hyang Widhi. Selain itu, ritual Purnama Tilem juga diadakan sebagai bentuk penyucian 

diri, baik dari segi hati, pikiran, maupun tingkah laku. Ritual Purnama Tilem bagi masyarakat 

Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan mencerminkan simbol ekspresif berupa persembahyangan 

yang di dalamnya terdapat sarana dan prasarana, serta pujian-pujian yang diiringi dengan 

gamelan serta pembacaan mantra-mantra yang berasal dari kitab Weda sebagai manifestasi 

dari  rasa  syukur  masyarakat  Hindu  di  Desa  Ngaroh  Pasuruan kepada Sang Hyang Widhi. 

Dalam  Hindu,  hubungan  manusia  dengan  Sang  Hyang Widhi  dibangun  melalui  doa-doa  

serta  melalui  ibadah-ibadah lainnya seperti ritual yang memiliki tujuan untuk mendekatkan 

diri kepada Sang Hyang  Widhi seperti melaksanakan ritua Purnama Tilem. Melalui 

pembacaan mantra atau doa, individu dapat melakukan sebuah komunikasi dengan Sang 

Hyang Widhi tanpa tabir duniawi yang menghalangi. Pada saat individu sedang berdoa atau 

mengucapkan mantra-mantra dengan khusyuk, terjadi proses kefanaan yang melebur dengan 

Sang Hyang Widhi, meskipun jasadnya tetap menampak di bumi. Dengan doa ataupun 

 
10 Yance Z Rumahuru et al., “RITUAL MA ’ ATENU SEBAGAI MEDIA KONSTRUKSI IDENTITAS KOMUNITAS 

MUSLIM HATUHAHA DI PELAUW MALUKU TENGAH” 2, no. 1 (2012): 36–47. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   308 
 
  
 

memanjatkan mantra-mantra, masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan melakukan 

komunikasi transendental yang bisa dibentuk dengan suasana dekat, damai dan tenang. Dalam 

perspektif komunikasi transendental, doa atau mantra termasuk kedalam komunikasi verbal. 

Sedangkan ritual seperti ritual Purnama Tilem termasuk kedalam komunikasi non-verbal. 

 

2. Tindak Tutur Pada Ritual Purnama Tilem 

1) Penyucian Lahir dan Batin sebagai Manifestasi Iman dalam Ritual Purnama-Tilem 

Kebersihan lahir batin dalam kehidupan spiritual umat Hindu dipandang sangat 

penting, karena dalam tubuh dan jiwa yang bersih diyakini akan mengalir pikiran, 

perkataan, dan perbuatan yang murni. Proses ini tidak hanya bersifat simbolik, 

melainkan juga psikologis dan sosiokultural, karena mengarah pada penguatan nilai-

nilai etis dan keseimbangan spiritual individu. Penyucian ini dilakukan melalui 

berbagai simbol ritual seperti pemercikan tirta (air suci), penggunaan dupa, serta 

pengolesan bija di dahi, yang seluruhnya merepresentasikan pembersihan dan 

penyatuan diri dengan kekuatan ilahi. 

Dalam kerangka teori komunikasi sakral dan teori Coordinated Management of 

Meaning (CMM), proses penyucian lahir batin ini dipahami sebagai bagian dari episode 

makna dalam sistem komunikasi spiritual, di mana umat berkoordinasi dalam 

membangun makna kesucian melalui simbol, tindakan, dan relasi sosial. Dengan 

demikian, ritual Purnama-Tilem tidak hanya menjadi aktivitas keagamaan, tetapi juga 

proses pembentukan identitas spiritual dan budaya yang mendalam bagi masyarakat 

Hindu di Desa Ngaroh. 

Penyucian batin, khususnya, menjadi aspek penting saat seorang umat 

memanjatkan doa dan permohonan kepada Sang Pencipta. Dari apa yang dilihat, 

didengar, dan diamalkan, umat diajak untuk menjaga kebersihan hati agar tetap lurus 

dan terbebas dari pengaruh negatif. Hal ini karena kebersihan hati dan pikiran memiliki 

peran penting dalam membentuk keharmonisan hidup, baik bagi diri sendiri, 

lingkungan sekitar, maupun dalam relasi vertikal dengan Tuhan. Dalam tradisi Hindu 

Bali dan Nusantara, nilai-nilai seperti satya (kebenaran), dharma (kebajikan), dan 

śuddha (kemurnian) menjadi landasan hidup spiritual yang ditegaskan dalam setiap 

pelaksanaan upacara keagamaan. Dengan menjaga kebersihan diri, seseorang diyakini 

akan diberi kemudahan dalam menapaki kehidupan menuju keseimbangan dan 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   309 
 
  
 

kebahagiaan, baik di dunia maupun di hadapan Tuhan. Maka dari itu, penting bagi 

setiap individu untuk senantiasa menjaga kesucian hati dan pikiran, karena dari situlah 

seluruh kehidupan akan terasa lebih bermakna, harmonis, dan terarah secara spiritual. 

2) Permohonan Berkah, Rahmat, dan Karunia Sang Hyang Widhi dalam Ritual Purnama-

Tilem 

Ritual Purnama-Tilem yang secara rutin dilaksanakan oleh umat Hindu di Desa 

Ngaroh, Pasuruan, merupakan bentuk nyata pengabdian dan permohonan spiritual 

kepada Sang Hyang Widhi Wasa. Dalam pelaksanaannya, umat menyampaikan doa dan 

persembahan dengan niat tulus untuk memohon berkah, rahmat, dan karunia agar 

dijauhkan dari segala bentuk kotoran dosa, penyakit, dan kesalahan, baik yang disadari 

maupun yang tidak disadari. Permohonan ini bukan semata-mata bentuk harapan 

duniawi, melainkan proses pemurnian batin yang mengembalikan jiwa dan pikiran 

pada kondisi suci dan seimbang. Melalui pemujaan simbolik yang diwujudkan dalam 

bentuk daksina, canang sari, dupa, dan tirta, umat Hindu menyelaraskan niat 

permohonan mereka dengan alam semesta dan kekuatan ilahi. Kesadaran akan 

keterbatasan manusia dan kebesaran Sang Hyang Widhi menjadi dasar dari 

permohonan spiritual ini. Dalam konteks komunikasi religius, praktik ini dapat 

dianalisis sebagai komunikasi transendental, di mana relasi antara manusia dan Tuhan 

dihidupi secara simbolik dan ritualistik. 

Menurut perspektif teori Coordinated Management of Meaning (CMM), 

permohonan ini merupakan bagian dari tindak tutur yang terkoordinasi secara kolektif 

dalam tradisi keagamaan. Ia tidak hanya membentuk makna personal yang mendalam, 

tetapi juga mengkonstruksi makna kolektif sebagai wujud dari identitas spiritual 

masyarakat Hindu Ngaroh. Oleh sebab itu, upacara Purnama-Tilem tidak hanya bersifat 

rutin, tetapi merupakan wujud pengabdian spiritual yang menyatu dalam kehidupan 

sosial dan budaya umat. 

3. Episode Pada Ritual Purnama Tilem sebagai Peristiwa Komunikasi Sakral 

Ritual Purnama dan Tilem berlangsung secara rutin dan dianggap sebagai waktu yang 

sangat sakral dalam kalender Saka. Dalam perspektif CMM, ritual ini merupakan sebuah 

episode, yaitu unit peristiwa yang memiliki struktur dan makna tertentu. Rangkaian aktivitas 

seperti membersihkan diri, menghaturkan canang sari dan banten, memanjatkan doa, serta 

penggunaan pakaian adat, membentuk suatu pola komunikasi spiritual yang dipahami 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   310 
 
  
 

bersama. Dalam ritual ini terjadi pertukaran makna antara umat dengan pemangku, serta 

antara manusia dengan alam dan Tuhan (Ida Sang Hyang Widhi Wasa).  

Episode ini tidak hanya mengandung nilai teologis, tetapi juga menjadi sarana 

penyampaian pesan budaya secara simbolik melalui ritual. Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh, 

Pasuruan, secara rutin melaksanakan ritual Purnama-Tilem setiap 30 hari atau setiap 15 hari 

Kamariah berdasarkan kalender Saka. Pelaksanaan ritual ini merupakan bentuk komunikasi 

spiritual dan sakral yang dilakukan dengan penuh khidmat dan ketenangan oleh umat sebagai 

bentuk bakti kepada Sang Hyang Widhi. Dalam praktik tersebut, umat Hindu melaksanakan 

santi puja, yakni doa suci yang diucapkan secara kolektif dalam suasana damai, sebagai wujud 

hubungan vertikal dengan Yang Maha Kuasa. 

Observasi visual terhadap pelaksanaan ritual Purnama-Tilem memperlihatkan bahwa 

sarana dan prasarana ritual tidak hanya berfungsi sebagai perlengkapan fisik, tetapi juga 

sebagai media komunikasi simbolik. Salah satu media utama yang digunakan adalah daksina, 

yang diyakini sebagai tempat melinggih (singgasana spiritual) Sang Hyang Widhi, serta canang 

sari, yaitu sesaji yang diletakkan di sisi daksina sebagai simbol persembahan suci (Hasanah & 

Yuwita, 2021). Penggunaan sarana tersebut bukanlah tanpa makna, melainkan merupakan 

manifestasi simbolik dari upaya umat dalam menjalin hubungan komunikasi transendental 

dengan Tuhannya. Dalam dokumentasi foto ritual, tampak seorang Pemangku bernama 

Sumarsih—pemimpin spiritual dan pelaksana utama ritual Purnama-Tilem di Ngaroh—yang 

duduk di belakang media persembahyangan. Posisi Pemangku dalam struktur ritual menjadi 

pusat koordinasi makna karena dari beliaulah seluruh rangkaian puja dipandu dan dimaknai. 

Dalam konteks teori Coordinated Management of Meaning (CMM), keberadaan Pemangku, 

media ritual, dan komunitas umat berfungsi sebagai unit pembentuk makna kolektif, di mana 

setiap simbol dan tindakan terkoordinasi secara kontekstual dalam episode ritual (Pearce & 

Cronen, 2007). 

Media sebenarnya adalah alat atau sarana yang digunakan oleh masyarakat Hindu di 

Desa Ngaroh Pasuruan untuk berinteraksi dengan Sang Hyang Widhi. Setiap simbol yang 

mereka gunakan memiliki arti khusus, dan arti tersebut dibuat oleh masyarakat Hindu di Desa 

Ngaroh Pasuruan setelah memahami makna dari ritual Purnama Tilem yang diberikan oleh 

para Pemangku Hindu melalui proses interaksi sosial. Selain itu, masyarakat Hindu di Desa 

Ngaroh Pasuruan menggunakan berbagai simbol dalam ritual Purnama Tilem sebagai bentuk 

perasaan tulus dan keikhlasan mereka setelah memahami pentingnya pelaksanaan ritual 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   311 
 
  
 

tersebut. Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan juga mampu menciptakan simbol baru 

berdasarkan makna yang diberikan oleh Pemangku Hindu kepada setiap individu. Hal ini 

menunjukkan bahwa individu dapat mengubah dan menciptakan makna serta simbol baru 

dalam tindakan dan interaksi mereka, berdasarkan apa yang mereka artikan terhadap situasi 

tertentu serta bagaimana mereka merespons terhadap makna yang diberikan kepada diri 

mereka.  

Adapun arti dari setiap simbol yang telah disebutkan oleh narasumber dari 

pernyataan diatas  akan  dipaparkan oleh penelti dalam bentuk tabel dibawah ini, yaitu 

sebagai berikut: 

Tabel 1. Media, simbol dan arti dalam ritual Purnama Tilem di Desa Ngaroh Pasuruan 

No Media Ritual 

Purnama Tilem 

Simbol Makna 

1. Daksina Melinggih    Sang Sebagai   tempat   duduk   Sang   

Hyang Hyang Widhi Widhi 

2. Telur Satwika Wujud kebijaksanaan 

3. Kelapa Alam semesta Sebagai    perwujudan    alam    

semesta  

beserta isinya 

4. Canang Sari Karma Wasana Pengantar persembahan 

5. Ceper Silih Asih Umat  Hindu  harus  didasari  hati  

yang 

welas asih ketika melakukan 

persembahyangan kepada Sang 

Hyang Widhi 

6. Pisang,  tebu  dan jajan Tedong Ongkara Sebagai perwujudan dari 

kekuatan   dalam kehidupan di alam semesta 

ini 7. Sampian urasari Windhu           dan Sebagai kekuatan Sang Hyang 

Widhi Nadha 

8. Bunga mawar dan 

melati 

Keindahan Jiwa Bahwa  Sang  Hyang  Widhi  indah  

dan  harum seperti bunga mawar dan 

melati 9. Dupa Sang Hyang Agni Sebagai  saksi  atau  pengantar atas  

apa 

yang   dipersembahkan   kepada   

Sang Hyang Widhi 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   312 
 
  
 

Sumber: hasil olahan peneliti 

 

Simbol-simbol diatas sudah sesuai dengan kesepakatan antara Pemangku Hindu di 

Desa Ngaroh dengan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan. Simbol-simbol ritual 

Purnama Tilem tersebut, merupakan bagian dari sebuah akumulasi yang dihasilkan dari 

sebuah gambaran manusia yang selanjutnya dituangkan kedalam interaksi antara masyarakat 

Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan dengan Sang Hyang Widhi. 

Di setiap tahapan dalam ritual Purnama Tilem di Desa Ngaroh, ritual ini sangat terkait 

dengan aspek keagamaan yang memiliki makna dan simbol tertentu. Makna dan simbol 

tersebut berfungsi sebagai media atau sarana yang digunakan oleh masyarakat Hindu di Desa 

Ngaroh, Pasuruan, untuk berkomunikasi dengan Sang Hyang Widhi melalui ritual Purnama 

Tilem. Sarana dan media yang digunakan dalam ritual tersebut antara lain: 

1) Daksina 

Daksina merupakan salah satu simbol utama dalam ritual keagamaan umat Hindu, 

termasuk dalam tradisi Purnama-Tilem yang dilaksanakan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh, 

Pasuruan. Secara konseptual, daksina diyakini sebagai tempat melinggih atau singgasana 

sakral bagi Sang Hyang Widhi, yang tidak hanya bermakna tempat hadirnya Tuhan secara 

spiritual, tetapi juga sebagai representasi kebesaran dan kemahakuasaan-Nya dalam tatanan 

kosmis dan simbolik. 

Lebih dari sekadar persembahan fisik, daksina mengandung elemen-elemen simbolik yang 

sarat makna. Di dalamnya terdapat telur yang melambangkan sifat satwika, yaitu prinsip 

kebijaksanaan dan kesucian hati; serta kelapa, yang merepresentasikan alam semesta sebagai 

ciptaan agung Sang Hyang Widhi. Komposisi ini bukan tanpa maksud, melainkan berfungsi 

sebagai komunikasi simbolik antara umat dan Tuhan, dengan setiap elemen dalam daksina 

berperan menyampaikan nilai-nilai spiritual yang mendalam. Dalam konteks komunikasi 

transendental, daksina berfungsi sebagai media permohonan suci (yadnya) dan ekspresi 

10. Tirta Air suci Air yang sudah diberi mantar atau 

doa 

oleh Pemangku 11. Bija Kumara Benih    kesiwaan yang bersemayan 

ditubuh manusia 

12. Janur Arda Candra Sebagai perwujudan kekuatan bulan 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   313 
 
  
 

devosi, serta menjadi perwujudan nyata dari harmoni antara mikrokosmos (manusia) dan 

makrokosmos (alam semesta). 

Dengan demikian, daksina bukan sekadar sarana ritual, melainkan bagian integral dari 

narasi budaya spiritual yang membentuk struktur komunikasi religius dalam masyarakat 

Hindu Bali dan Ngaroh. Teori Coordinated Management of Meaning (CMM) dapat menjelaskan 

bagaimana makna simbolik daksina dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dikukuhkan melalui 

praktik kolektif dalam konteks budaya dan spiritual tertentu. 

Gambar 2.  
Foto Daksina simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan 

 

 

Sumber: Dokumentasi pribadi Yani, masyarakat Hindu Desa Ngaroh 

 

2) Canang Sari 

Dalam pelaksanaan ritual Purnama-Tilem di Pura Wira Darma, Desa Ngaroh, Pasuruan, 

canang sari menjadi salah satu unsur utama yang digunakan sebagai media persembahan dan 

komunikasi simbolik antara umat Hindu dengan Sang Hyang Widhi. Canang sari 

merepresentasikan karma wasana, yaitu konsepsi spiritual dalam ajaran Hindu yang mengacu 

pada bentuk pikiran, ucapan, dan perbuatan manusia yang membentuk karma. Fungsi utama 

dari canang sari adalah untuk memohon anugerah dan restu kepada Tuhan dalam berbagai 

aspek kehidupan umat. 

Makna simbolik canang sari tercermin dari komposisi isian yang kaya akan unsur filosofis 

dan kosmologis. Pertama, terdapat ceper, yakni wadah dasar dari canang sari yang 

menyimbolkan silih asih—konsep welas asih yang mendasari setiap tindakan keagamaan. 

Dalam praktik persembahyangan, silih asih menjadi prinsip utama yang mengikat umat Hindu 

dalam relasi kasih sayang terhadap Tuhan dan sesama makhluk. Di dalam ceper, biasanya 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   314 
 
  
 

terdapat tebu, pisang, dan jajan, yang secara simbolis disebut “Tedong Ongkara” sebagai 

perwujudan kekuatan energi kehidupan dalam jagat raya. 

Selanjutnya, sampian urasari, yang disusun dari janur dan diletakkan di atas ceper, 

melambangkan Windhu atau pusat kekuatan spiritual, sedangkan ujung-ujung sampian 

merupakan simbol Nadha—frekuensi suci semesta yang bersifat kosmis. Pada bagian atasnya, 

tersusun bunga-bunga seperti melati dan mawar yang mencerminkan keindahan jiwa dan 

ketulusan batin dalam berdoa. Janur (daun kelapa muda) yang membungkus canang sari, 

menyimbolkan arda candra atau kekuatan bulan, yang sangat relevan dengan waktu 

pelaksanaan ritual Purnama Tilem yakni saat bulan purnama dan tilem menurut kalender 

Saka, dengan demikian, canang sari bukan hanya persembahan fisik, tetapi merupakan 

struktur simbolik yang mengkomunikasikan nilai-nilai spiritual, etis, dan kosmologis dalam 

kehidupan umat Hindu. Dalam kerangka teori Coordinated Management of Meaning (CMM), 

setiap komponen canang sari membentuk sistem makna bertingkat mulai dari episode ritual, 

relasi umat dengan pemangku, identitas spiritual umat, hingga pola budaya dan Hindu lokal 

yang diwariskan secara turun-temurun (Pearce & Cronen, 2007). 

Gambar 3. 
Foto Canang sari simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan 

 

 

Sumber: Dokumentasi masyarakat Hindu Desa Ngaroh 

 

3) Dupa 

Dalam praktik ritual keagamaan Hindu, dupa memegang peranan penting sebagai media 

komunikasi spiritual antara manusia dan Sang Hyang Widhi. Dalam konteks pelaksanaan ritual 

Purnama-Tilem di Pura Wira Dharma, Desa Ngaroh, Pasuruan, dupa dimaknai sebagai 

perwujudan simbolik Sang Hyang Agni atau dewa api yang dalam ajaran Hindu berfungsi 

sebagai saksi sekaligus pengantar doa (mantra) umat kepada Tuhan. Keberadaan dupa tidak 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   315 
 
  
 

hanya bersifat fungsional sebagai alat upacara, tetapi juga sebagai saluran transendental dalam 

rangkaian persembahyangan yang menghubungkan dimensi profan dengan sacral. 

Secara simbolis, asap dupa yang mengepul ke atas mencerminkan perjalanan doa dan 

harapan umat menuju alam spiritual yang lebih tinggi. Dalam pemaknaannya, dupa adalah 

representasi dari kesucian, kemurnian hati, dan penghormatan kepada Sang Hyang Widhi. Ia 

menjadi bagian integral dari media sesajen, bersama canang sari, daksina, dan sarana lainnya, 

yang secara kolektif membentuk struktur komunikasi simbolik dalam budaya ritual Hindu. 

Dupa pun digunakan sejak awal hingga akhir upacara sebagai penanda sakralitas ruang dan 

waktu, serta sebagai bentuk linggih spiritual bagi kekuatan-kekuatan niskala (tak kasat mata). 

Dalam perspektif Coordinated Management of Meaning (CMM), dupa bukan sekadar 

benda ritual, tetapi merupakan episode bermakna dalam narasi spiritual umat Hindu. Dupa 

berperan dalam koordinasi makna yang terbentuk antara pemangku, umat, dan Sang Hyang 

Widhi melalui sistem simbol yang diwariskan dan dipraktikkan secara turun-temurun. 

Kehadirannya mempertegas identitas kolektif masyarakat Hindu sebagai komunitas spiritual 

yang menjunjung tinggi nilai simbolik dan sakralitas alam semesta. 

Gambar 4. 
Foto dupa simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan 

 

.  

Sumber: Dokumentasi Pribadi Peneliti 
 

4) Tirta 

Dalam tradisi Hindu, merupakan simbol air suci yang telah melalui proses penyucian 

melalui mantra-mantra keagamaan yang dilantunkan oleh Pemangku atau pemimpin 

upacara. Dalam konteks ritual Purnama-Tilem di Desa Ngaroh, Pasuruan, tirta memiliki 

fungsi utama sebagai media penyucian diri secara lahir dan batin. Penggunaan tirta dalam 

rangkaian ritual bukan sekadar simbol fisik air, tetapi merupakan penanda spiritual yang 

merepresentasikan anugerah, pembersihan, dan penyatuan dengan kekuatan ilahi. Secara 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   316 
 
  
 

simbolik, tirta diyakini mampu menghapus kotoran sekala dan niskala (fisik dan spiritual), 

sehingga umat yang menerima tirta dianggap telah disucikan dan layak untuk menerima 

berkah dari Sang Hyang Widhi. Proses penyiraman atau pemercikan tirta kepada umat 

bukan hanya ritual teknis, tetapi juga proses komunikasi simbolik yang sarat makna 

religius. Dalam hal ini, tirta menjadi media transendental yang menjembatani antara umat 

dan Tuhan, serta mengokohkan ikatan spiritual antara individu dengan komunitas 

keagamaannya. 

Dalam perspektif Coordinated Management of Meaning (CMM), tirta dapat dianalisis 

sebagai episode bermakna dalam konteks relasi antara identitas spiritual umat, posisi 

Pemangku sebagai fasilitator makna sakral, dan pola budaya penyucian yang diwariskan 

turun-temurun. Tirta membentuk bagian penting dari sistem komunikasi sakral yang 

secara kolektif dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dijaga keberlanjutannya dalam ritual dan 

kehidupan sosial umat Hindu di Bali dan wilayah Hindu lainnya di Indonesia. 

Gambar 5.  
Foto tirtha simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan 

 

 
Sumber: Dokumentasi pribadi peneliti 

5) Bija 

Dalam tradisi ritual Hindu, khususnya pada pelaksanaan ritual Purnama-Tilem di Desa 

Ngaroh, Pasuruan, bija (biji padi) memiliki makna yang sangat mendalam sebagai simbol 

spiritual dan protektif. Secara etimologis dan filosofis, bija menyimbolkan "Kumara", yakni 

benih kesiwaan atau unsur ketuhanan yang diyakini bersemayam dalam diri manusia. 

Dalam upacara keagamaan, bija tidak hanya digunakan sebagai elemen simbolik pelengkap 

persembahyangan, melainkan sebagai penanda sakralitas yang menyatu dengan tubuh dan 

jiwa umat. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   317 
 
  
 

Secara fungsional, bija ditempatkan di dahi atau bagian tubuh lainnya setelah 

pemercikan tirta, dan dipercaya memiliki daya spiritual untuk menetralisasi energi negatif 

serta menghalau pengaruh buruk dari pikiran (Suarka, 2022). Simbol ini mencerminkan 

ajaran bahwa pembersihan tidak cukup dilakukan secara lahiriah, tetapi juga harus 

menyentuh kesadaran batin. Oleh karena itu, bija menjadi peneguh kesucian setelah ritus 

utama, serta menandai bahwa seseorang telah siap secara spiritual untuk menjalankan 

kewajiban rohaninya. 

Dalam kerangka Coordinated Management of Meaning (CMM), bija dapat dianalisis 

sebagai "episode makna simbolik" dalam ritual, yang membantu membentuk identitas 

spiritual umat, memperkuat relasi mereka dengan Sang Hyang Widhi, serta 

merepresentasikan pola budaya Hindu dalam praktik keagamaan. Proses penerimaan bija 

bukan hanya bentuk penerimaan simb\sol, tetapi juga bagian dari koordinasi makna 

kolektif yang terus direproduksi dalam setiap pelaksanaan ritual sebagai bagian dari 

warisan budaya religius. 

Gambar 6. 
Foto bija simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan 

 

 

Sumber: Dokumentasi pribadi peneliti 

 
4. Level hubungan (Relationship): Pola Interaksi Sosial dalam Pelaksanaan Ritual 

Dalam pelaksanaan ritual Purnama-Tilem, terjadi hubungan-hubungan sosial yang khas 

antara: Pemangku dengan umat sebagai relasi keagamaan yang penuh hormat; Sesama umat 

sebagai hubungan horizontal berbasis solidaritas budaya; dan Orang tua dengan anak sebagai 

sarana pewarisan nilai. Relasi-relasi ini tidak hanya memperlihatkan koordinasi tugas dalam 

konteks ritual, tetapi juga menjadi sarana pembentukan makna dan nilai-nilai spiritual. CMM 

melihat bahwa makna dalam interaksi ini terbentuk melalui konsistensi komunikasi dalam 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   318 
 
  
 

episode ritual yang terus-menerus direproduksi.Koordinasi ini juga terlihat dari penggunaan 

bahasa, gestur tubuh (seperti menunduk, sembah), dan tata cara persembahyangan yang dijaga 

secara turun-temurun. 

5. Naskah Hidup: Refleksi Diri sebagai Umat Hindu dan Warga Ngaroh 

Identitas sebagai umat Hindu Ngaroh terbangun secara kuat dalam ritual Purnama-Tilem. 

Melalui partisipasi aktif dalam ritual, individu mengafirmasi diri sebagai bagian dari sistem 

kepercayaan yang lebih besar. 

Pemaknaan terhadap diri sebagai "anak alam", "penjaga keseimbangan", atau "pelaku dharma" 

tercermin dalam narasi-narasi warga saat diwawancara. Identitas ini tidak hanya religius, 

tetapi juga kultural—mereka melihat diri sebagai pelanjut tradisi Ngaroh yang harmonis dan 

spiritual. 

Dalam teori CMM, identitas bukan sesuatu yang statis, tetapi dibentuk secara aktif melalui 

interaksi dan makna yang dikonstruksi bersama dalam konteks budaya. Oleh karena itu, ritual 

menjadi ruang aktualisasi diri sekaligus penciptaan makna identitas kolektif. 

Ritual Purnama-Tilem juga menjadi sarana peneguhan identitas masyarakat Ngaroh 

sebagai komunitas spiritual yang menjunjung nilai-nilai lokal. Identitas ini mencakup: Sebagai 

warga pelestari budaya leluhur; Sebagai bagian dari masyarakat spiritual Jawa-Hindu; Sebagai 

penjaga harmoni dengan alam dan semesta. Identitas ini dikonstruksi melalui keterlibatan 

aktif dalam ritual serta penggunaan simbol-simbol yang khas seperti pakaian putih, dupa lokal, 

dan kembang setaman. Dalam CMM, identitas muncul sebagai hasil dari koordinasi makna 

dalam episode ritual dan relasi sosial yang berulang. 

6. Pola Budaya: Nilai dan Sistem Makna dalam Budaya Hindu Ngaroh 

CMM menempatkan cultural pattern sebagai kerangka makro yang membentuk seluruh 

sistem komunikasi. Dalam konteks ini, pola budaya Hindu Ngaroh seperti Tri Hita Karana 

(harmoni manusia dengan Tuhan, manusia, dan alam), karma phala (akibat dari perbuatan), 

dan tat twam asi (aku adalah engkau) menjadi dasar makna dalam ritual Purnama-Tilem. 

Simbol-simbol seperti bunga, dupa, api, air suci, serta tempat pelaksanaan ritual (pura, 

halaman rumah, laut) tidak sekadar ornamen, tetapi menjadi bagian dari bahasa budaya yang 

dipahami kolektif. Dengan demikian, makna sakral yang muncul dalam ritual bukan hanya 

individual, melainkan bersifat komunal dan transenden. 

Efek adalah hasil akhir dari sebuah komunikasi, yaitu apakah perilaku dan sikap seseorang 

itu baik atau buruk sesuai dengan yang diinginkan oleh orang yang memberikan pesan. Jika 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   319 
 
  
 

setelah melakukan ritual Purnama Tilem, perilaku dan sikap seseorang terlihat lebih baik, 

maka komunikasi dengan Sang Hyang Widhi dianggap berhasil, begitu pula sebaliknya. 

Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh, Pasuruan, setelah melaksanakan ritual Purnama Tilem, 

terlihat lebih baik lagi dari segi perilaku dan sikap mereka. Hal ini sesuai dengan penjelasan 

yang diberikan oleh Sumarsih, yang merupakan pemangku agama Hindu di Desa Ngaroh 

Pasuruan, serta Yani, yang merupakan ketua Peradah (Perhimpunan Pemuda Hindu) di Desa 

Ngaroh Pasuruan.  

Makna sakral dalam ritual Purnama-Tilem di Ngaroh tidak lepas dari sistem nilai budaya 

lokal seperti: 

1) Konsep "manunggaling kawula gusti": penyatuan diri dengan kekuatan Ilahi 

2) Ajaran harmoni dengan alam (keseimbangan antara unsur api, air, tanah, angin) 

3) Nilai keheningan dan olah rasa dalam praktik spiritual 

Pola budaya ini menjadi kerangka makna yang membentuk cara warga memaknai tindakan 

ritual sebagai bagian dari kehidupan yang lebih luas. Makna sakral tidak dilihat sebagai doktrin 

dogmatis, melainkan sebagai pengalaman spiritual yang hidup dan aktual. 

 

KESIMPULAN 

Ritual Purnama-Tilem yang dilaksanakan secara rutin oleh masyarakat Hindu di Desa 

Ngaroh, Pasuruan, merupakan bentuk komunikasi transendental dan ekspresi budaya yang 

sarat makna sakral. Pertama, makna sakral dalam ritual ini tercermin dari keyakinan spiritual 

umat terhadap pentingnya penyucian diri pada momen Purnama (bulan penuh) dan Tilem 

(bulan mati). Simbol-simbol seperti daksina, canang sari, dupa, tirta, dan bija tidak hanya 

berfungsi sebagai media persembahan, tetapi juga menjadi instrumen komunikasi spiritual 

dan simbolik dalam membentuk kesadaran keagamaan umat. Kedua, dalam dimensi tindak 

tutur, umat memanjatkan doa dan mantra sebagai bentuk permohonan akan berkah dan 

pembersihan batin. Melalui tindakan komunikasi ini, terjadi koordinasi makna antara umat 

dan Sang Hyang Widhi, yang tidak hanya membentuk relasi spiritual personal, tetapi juga 

merekatkan nilai-nilai solidaritas sosial dan keberagamaan kolektif. Ketiga, episode ritual 

menjadi peristiwa komunikasi sakral yang terstruktur, di mana seluruh simbol dan tindakan 

berperan dalam menyampaikan makna yang telah disepakati secara budaya. Proses ini 

menunjukkan bahwa makna spiritual tidak berdiri sendiri, melainkan lahir dari interaksi sosial 

dan praktik yang diulang secara ritmis dan turun-temurun. Keempat, dalam relasi sosial, ritual 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   320 
 
  
 

Purnama-Tilem menciptakan hubungan vertikal (umat dengan Tuhan) dan horizontal 

(antarumat, keluarga, serta dengan pemangku adat) yang memperkuat keterikatan nilai-nilai 

kebersamaan, hormat, dan kesatuan spiritual dalam komunitas. Kelima, pada tingkat naskah 

hidup, masyarakat Hindu Ngaroh mengartikulasikan identitas diri mereka sebagai pelanjut 

tradisi leluhur, penjaga keharmonisan alam, dan pelaku spiritual yang hidup dalam kerangka 

ajaran dharma. Identitas ini dibentuk melalui partisipasi aktif dalam ritual, serta penerimaan 

makna-makna simbolik yang diwariskan secara kultural. Keenam, pola budaya seperti Tri Hita 

Karana, Tat Twam Asi, dan konsep manunggaling kawula gusti menjadi fondasi nilai yang 

mengatur sistem komunikasi dan struktur makna dalam ritual. Simbol-simbol seperti dupa 

(api), tirta (air), bunga (keindahan), dan daksina (tempat melinggih Tuhan) menjadi 

representasi nilai kosmis yang menyatukan manusia dengan Tuhan dan alam semesta. 

Akhirnya, ritual Purnama-Tilem tidak hanya membentuk relasi spiritual umat dengan 

Sang Hyang Widhi, tetapi juga secara nyata mengonstruksi identitas budaya masyarakat Hindu 

di Ngaroh. Identitas ini bersifat dinamis, terbentuk melalui koordinasi makna yang terus 

direproduksi dalam praktik sosial-keagamaan yang simbolik, sakral, dan bermakna. Dengan 

demikian, CMM memberi kerangka yang komprehensif dalam memahami bagaimana makna 

religius dan budaya dibentuk, disebarluaskan, dan dipertahankan melalui ritus keagamaan 

seperti Purnama Tilem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   321 
 
  
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Asiyah, U., Prasetyo, R. A., & Sudjak, S. Pergeseran Makna Ritual Ibadah di Era Digital. Jurnal 
Sosiologi Pendidikan Humanis. journal2.um.ac.id+1ejournal.uin-suka.ac.id+1.2023. 

Hasanah, E. S., & Yuwita, N. Analisis Komunikasi Transendental dalam Ritual Purnama Tilem 
pada Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan: Perspektif Teori Interaksionisme 
Simbolik. Al Ittishol: Jurnal Komunikasi & Penyiaran Islam, 2(2), 152–174. 
ejournal.iaiskjmalang.ac.id. 2021. 

Krisno, M., Firmansyah, A., & Hadiprashada, D. (2023). The Meaning of Ritual Communication 
in the Termination Procession of Silat Cikak Bengkulu. Formosa Journal of 
Multidisciplinary Research. npaformosapublisher.org 

Non, Bidang, and Keuangan Sektor. “Konstruksi Makna Budaya Perusahaan PT . Krakatau Steel 
( PERSERO ) TBK ( Studi Fenomenologi Tentang Simbol Verbal Budaya Perusahaan Bagi 
Karyawan Corporate Communication & Protocolaire PT . Krakatau Steel ( Persero ) Tbk 
),” no. 3 (2012). 

Pengajar, Staf, Program Studi, Pedalangan Jurusan, Pedalangan Fakultas, Seni Pertunjukan, and 
I S I Surakarta. “Makna ‘Sakral’ Dalam Tradisi Budaya Jawa” XV, no. 2 (2018): 69–75. 

Rumahuru, Yance Z. “Ritual Sebagai Media Konstruksi Identitas : Suatu Perspektif Teoretisi” 11, 
no. 01 (2018): 22–30. 

Rumahuru, Yance Z, Universitas Gadjah Mada, Irwan Abdullah, and Fakultas Syari. “RITUAL MA 
’ ATENU Sebagai Media Konstruksi Identitas Komunitas Muslim Hatuhaha Di Pelauw 
Maluku Tengah” 2, no. 1 (2012): 36–47. 

Siagian, D. R. I., Yozani, R. E., & Yazid, T. P. (2024). Pola Komunikasi Ritual Purnama dan Tilem 
pada Umat Hindu di Kota Pekanbaru. Jurnal Teknik Industri Terintegrasi (JUTIN), 7(1), 
300–306. 

Tyas Tuti, S. N., & Safitri, R. The Ritual Communication as a Medium for Cultural Preservation 
and Collective Identity: Study on Nyadran Sonoageng Tradition. SANGKéP: Jurnal Kajian 
Sosial Keagamaan. journal.uinmataram.ac.id. 2024 

 

 

 

 


