AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Konstruksi Makna Sakral dan Identitas Budaya dalam Ritual
Purnama-Tilem: Pendekatan Coordinated Management of Meaning (CMM)
pada Masyarakat Hindu Desa Ngaroh Pasuruan

Nurma Yuwital), Gatut Setiadi?)
DUniversitas Yudharta Pasuruan, 2Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang

Dnurma@yudharta.ac.id, #gatutsetiadi@iaiskjmalang.ac.id

Abstrak. CMM digunakan untuk menjelaskan bagaimana makna sakral dalam ritual
dibentuk dan dikoordinasikan melalui level-level makna seperti konten, tindak tutur,
episode, relasi sosial, naskah hidup, dan pola budaya. Penelitian ini menggunakan
metode kualitatif dengan pendekatan etnografi komunikasi. Data dikumpulkan
melalui observasi partisipatif, wawancara mendalam, dan dokumentasi simbol-
simbol ritual. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Ritual Purnama Tilem yang
dijalankan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh merupakan bentuk komunikasi
transendental dan ekspresi budaya yang mengandung makna sakral mendalam.
Penelitian ini menemukan bahwa makna sakral dibangun melalui simbol-simbol
ritual seperti daksina, dupa, canang, tirta, dan bija yang berfungsi sebagai media
komunikasi spiritual. Dalam tindak tutur, doa dan mantra membentuk koordinasi
makna antara umat dan Sang Hyang Widhi, memperkuat relasi spiritual sekaligus
solidaritas sosial. Episode ritual menjadi ruang sakral yang terstruktur dan
diwariskan secara budaya. Hubungan sosial yang terbentuk menciptakan keterikatan
vertikal (dengan Tuhan) dan horizontal (antarumat), membangun harmoni spiritual
kolektif. Pada tingkat naskah hidup, identitas sebagai pelanjut tradisi dan pelaku
spiritual dibentuk melalui partisipasi aktif dalam ritual. Pola budaya seperti Tri Hita
Karana dan Tat Twam Asi menjadi fondasi nilai dalam struktur komunikasi ritual.
Hasil ini menunjukkan bahwa melalui kerangka CMM, makna religius dan identitas
budaya dikonstruksi secara dinamis dalam praktik sosial keagamaan masyarakat
Hindu Ngaroh.

Kata Kunci: Makna sakral, Identitas budaya, Ritual purnama tilem, CMM

Abstract. CMM is used to explain how sacred meanings in rituals are formed and
coordinated through levels of meaning such as content, speech acts, episodes, social
relations, life scripts, and cultural patterns. This research uses qualitative method with
communication ethnography approach. Data were collected through participatory
observation, in-depth interviews, and documentation of ritual symbols. The results
showed that the Purnama Tilem Ritual carried out by the Hindu community in Ngaroh
Village is a form of transcendental communication and cultural expression that contains
deep sacred meaning. This study found that the sacred meaning is built through ritual
symbols such as daksina, incense, canang, tirta, and bija which function as a medium of
spiritual communication. In speech acts, prayers and mantras form a coordination of
meaning between the people and Sang Hyang Widhi, strengthening spiritual relations
as well as social solidarity. Ritual episodes become sacred spaces that are structured and
culturally inherited. The social relationships formed create vertical (with God) and
horizontal (between people) attachments, building collective spiritual harmony. At the
level of life scripts, identities as tradition bearers and spiritual actors are formed

298

insfifut Agama Islam Sunan Haliogo Malang



mailto:nurma@yudharta.ac.id
mailto:gatutsetiadi@iaiskjmalang.ac.id

AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

through active participation in rituals. Cultural patterns such as Tri Hita Karana and
Tat Twam Asi become the value foundation in the structure of ritual communication.
These results show that through the CMM framework, religious meaning and cultural
identity are dynamically constructed in the social religious practices of the Ngaroh
Hindu community.

Keywords: Sacred meaning, Cultural identity, Tilem full moon ritual, CMM

PENDAHULUAN

Indonesia memiliki keragaman ritual keagamaan yang mencerminkan ajaran dan
identitas budaya masing-masing agama. Ritual tersebut melibatkan struktur simbolik
termasuk waktu, tempat, peralatan, dan pelaku yang menunjukkan adanya komunikasi sakral
antara manusia dengan entitas transcendental. Dalam perspektif komunikasi ritual dipahami
sebagai bentuk komunikasi simbolik yang tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga
memelihara dan memperkuat solidaritas sosial. Misalnya, studi oleh Tyas Tuti & Safitri
menunjukkan bahwa ritual Nyadran di Jawa berfungsi sebagai media pemeliharaan identitas
budaya dan harmoni sosial melalui simbol dan partisipasi kolektif.

Max weber mengungkapkan bahwa dunia sebagaimana disaksikan terwujud karena
tindakan sosial. Manusia melakukan sesuatu karena mereka memutuskan untuk melakukan
tindakan, untuk mencapai apa yang mereka kehendaki.2 Namun, di era digital, selain Tindakan
sosial masyarakat juga melakukan Tindakan transenden yang mengacu juga pada kehendak
dan tujuan masyarakat, hal itu terwujud melalui ritual-tradisi tidak lagi terjadi hanya dalam
ruang fisik dan lokal: kini juga berlangsung dalam ruang media digital. Fenomena ini
menyebabkan pergeseran makna ritual, seperti terlihat pada pergeseran ibadah di tempat
ibadah yang kini berubah menjadi momen selfie atau konten media sosial. Transformasi
tersebut menunjukkan bahwa teknologi memunculkan ritual-ritual baru yang digital, virtual,
dan terdistribusi.

Menurut teori Mediatisasi Agama (Hjarvard, 2008), media secara aktif menjadi “aktor”
dalam pelaksanaan ritual keagamaan mengambil sebagian fungsi lembaga agama, membentuk

narasi agama, dan merubah makna ritual. Ritual keagamaan di Indonesia mengalami adaptasi

1 Tyas Tuti, S. N., & Safitri, R. The Ritual Communication as a Medium for Cultural Preservation and Collective
Identity: Study on Nyadran Sonoageng Tradition. SANGKéP: Jurnal Kajian Sosial Keagamaan.
journal.uinmataram.ac.id. 2024

2 Bidang Non and Keuangan Sektor, “Konstruksi Makna Budaya Perusahaan PT . Krakatau Steel ( PERSERO )
TBK ( Studi Fenomenologi Tentang Simbol Verbal Budaya Perusahaan Bagi Karyawan Corporate Communication &
Protocolaire PT . Krakatau Steel ( Persero ) Tbk ),” no. 3 (2012).

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

299




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

digital seperti tahlilan virtual, tarawih online, dan salat Jumat virtual. Ini menunjukkan bahwa
ritual sakral tetap dijalankan, tetapi dalam format dan konteks yang baru.
Studi dan kajian Asiyah et al. (2023) mengenai “pergeseran makna ritual ibadah di era digital”
memperkuat bahwa digitalisasi ritual mengandung paradoks: ia bisa mempertahankan nilai
spiritual sekaligus mengkomodifikasi ritual menjadi hiburan visual. Oleh karena itu, penting
untuk meneliti bagaimana komunikasi sakral ritual dikonstruksi dan dikonsumsi dalam
ekosistem media digital dan sejauh mana nilai-nilai aslinya dipertahankan atau berubah.3
Keberadaan berbagai bentuk ritual dalam kehidupan beragama berasal dari kebutuhan
manusia sebagai aktor budaya untuk menyampaikan rasa syukur dan terima kasih, yang tidak
cukup hanya menggunakan kata-kata. Ritual telah menjadi bagian tidak terpisahkan dari
keberadaan setiap individu maupun kelompok masyarakat, sehingga dalam kehidupan sehari-
hari ritual dan upacara-upacara musiman sangat mendominasi kehidupan manusia4, Oleh
karena itu, manusia menciptakan ritual keagamaan sebagai komunikasi simbolik yang mampu
mengungkapkan hubungan transendental dengan Tuhan. Sesuai dengan perspektif James
Carey (2009) dan Rothenbuhler (1998), ritual berfungsi sebagai media komunikasi yang
memelihara solidaritas sosial dan identitas kolektif. Sebagai contoh, penelitian Tyas Tuti &
Safitri (2024) menunjukkan bahwa ritual Nyadran Sonoageng di Jawa bukan sekadar tradisi
tahunan, tetapi media komunikasi simbolik yang menyampaikan nilai keberlanjutan budaya
dan kohesi sosial generasi lintas usia. Lebih lanjut, penelitian Krisno et al. dalam konteks Silat
Cikak Bengkulu menegaskan dimensi transendental ritual—yakni sebagai media hubungan
spiritual dengan Tuhan dan leluhur melalui simbol lisan maupun non-lisan. Selain itu,
penelitian psikologi sosial modern juga menyoroti pentingnya ritual keluarga dalam
memperkuat identitas budaya dan kesejahteraan mental individu. Dengan demikian, ritual
tidak sekadar membentuk kebiasaan sosial, tetapi juga berfungsi sebagai jembatan simbolik
dan emosional antara manusia dengan Tuhan, sekaligus memperkuat ikatan komunitas

melalui praktik bersama yang bermakna. Integrasi teknologi dan komunikasi digital hanya

3 Asiyah, U, Prasetyo, R. A, & Sudjak, S. Pergeseran Makna Ritual Ibadah di Era Digital. Jurnal Sosiologi
Pendidikan Humanis. journal2.um.ac.id+1ejournal.uin-suka.ac.id+1.2023.

4 Yance Z Rumahuru, “RITUAL SEBAGAI MEDIA KONSTRUKSI IDENTITAS : Suatu Perspektif Teoretisi” 11,
no. 01 (2018): 22-30.

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

300




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

menambah dinamika pemaknaan ritual, tetapi esensi ritual sebagai wahana komunikasi sakral
tetap relevan dan vital.5

Ritual keagamaan merupakan bagian penting dalam kehidupan masyarakat yang
menjunjung tinggi nilai-nilai spiritual dan budaya. Di Desa Ngaroh, ritual Purnama-Tilem tidak
hanya merujuk pada hubungan vertikal antara manusia dan Tuhan, tetapi juga berfungsi
sebagai ruang komunikasi sosial dan simbolik yang kaya akan interaksi makna. Upacara ini
dilakukan saat bulan purnama (Purnama) dan bulan mati (Tilem) berdasarkan kalender Saka,
dan diyakini sebagai momen sakral untuk membersihkan diri, memperkuat koneksi spiritual,
serta menyeimbangkan energi antara manusia dan alam. Menurut Hasanah & Yuwita, ritual
Purnama-Tilem menyampaikan nilai-nilai komunikasi transendental di mana simbol-simbol,
seperti doa, mantra, dan simbolis Tindakan yang berfungsi sebagai jembatan bagi interaksi
manusia dengan Sang Hyang Widhi.¢ Dengan demikian, ritual Purnama-Tilem di Ngaroh dapat
dipahami secara komprehensif sebagai praktik ritual yang membentuk dan memperkuat
identitas budaya serta spiritualitas komunitas, serta sebagai mekanisme komunikasi sakral
yang terpusat pada hubungan manusia dengan kekuatan transenden, alam, dan sesama
anggota komunitas. Integrasi temuan-temuan terbaru ini memperkuat argumen bahwa ritus
ini lebih dari sekadar tradisi, ia adalah komunikasi ritual yang hidup, simbolik, dan bermakna.

Ritual keagamaan merupakan bagian integral dari kehidupan masyarakat karena tidak
hanya mempertegas relasi spiritual dengan Tuhan, tetapi juga mencerminkan identitas budaya
dan struktur sosial komunitas. Di Desa Ngaroh, ritual Purnama-Tilem dijalankan secara rutin
oleh umat Hindu sebagai bentuk komunikasi ritual yang kaya makna simbolik dan spiritual.
Pelaksanaan ritual ini yang berlangsung saat bulan purnama (Purnama) dan bulan mati (Tilem)
menurut kalender Saka memperkuat kesadaran kolektif dan menciptakan ikatan sosial melalui
simbol seperti banten, canang sari, dupa, serta doa-mantra sakra, dalam ritual tersebut, proses
komunikasi berlangsung pada tiga level: makna, bahasa, dan pikiran, yang bersama-sama
membangun jembatan simbolis antara manusia dan Sang Hyang Widhi. Temuan lain dari

Siagian dalam konteks ritual serupa menunjukkan bahwa rangkaian persembahyangan

5 Krisno, M., Firmansyah, A., & Hadiprashada, D. (2023). The Meaning of Ritual Communication in the
Termination Procession of Silat Cikak Bengkulu. Formosa Journal of Multidisciplinary Research.
npaformosapublisher.org

6 Hasanah, E. S., & Yuwita, N. Analisis Komunikasi Transendental dalam Ritual Purnama Tilem pada
Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan: Perspektif Teori Interaksionisme Simbolik. Al Ittishol: Jurnal Komunikasi
& Penyiaran Islam, 2(2), 152-174. ejournal.iaiskjmalang.ac.id. 2021.

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

301




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

meliputi ngantep banten, puja trisandya, semedi, dan doa Bersama yang kesemuanya berfungsi
sebagai sarana ekspresi syukur dan penguatan spiritual kolektif.?

Makna sakral dalam ritual Purnama Tilem tidak hadir secara tiba-tiba, melainkan
dibentuk melalui proses komunikasi yang terstruktur dalam konteks budaya. Pada umumnya
pengertian “sakral” dalam kehidupan masyarakat sekarang hanya berhenti pada keyakinan
konvensional secara turun tumurun saja, tidak dipahami betul apa maknanya bagi kehidupan.
Akibatnya, hal yang dimaksud “sakral” itu dalam kehidupan sehari-hari seakan- akan hanya
merupakan tradisi semata, tidak berdampak apapun bagi kehidupan mereka.8 Dalam setiap
tahap ritual mulai dari persiapan persembahan (banten), penggunaan simbol-simbol suci,
hingga pembacaan mantra terdapat konstruksi makna yang melibatkan interaksi antara
individu, komunitas, dan sistem nilai keagamaan. Masyarakat Ngaroh tidak hanya melakukan
ritual sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga sebagai praktik kultural yang memperkuat
identitas dan kebersamaan komunal.

Ritual Purnama Tilem ini wajib dilakukan oleh semua umat Hindu, karena ritual ini
adalah hari suci yang digunakan untuk membersihkan diri dan jiwa, dilakukan pada malam
hari ketika bulan berada di titik tergelap dan tidak terlihat sinarnya. Hal ini menjadi alasan
mengapa masyarakat Hindu di Desa Ngaroh rutin melaksanakan ritual Purnama Tilem.
Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh, Kecamatan Tutur, Kabupaten Pasuruan adalah bagian dari
umat Hindu di Indonesia yang hingga kini masih mempertahankan nilai-nilai dalam ritual.
Mereka adalah salah satu kelompok masyarakat yang masih memeluk agama Hindu, meskipun
di Kecamatan Tutur, Kabupaten Pasuruan mayoritas penduduknya beragama Islam dan
terkenal dengan nilai-nilai keislamannya. Untuk memahami bagaimana makna-makna
tersebut dibangun dan dikomunikasikan, penelitian ini menggunakan pendekatan teori
Coordinated Management of Meaning (CMM) yang dikembangkan oleh Pearce dan Cronen.
Teori ini menjelaskan bahwa makna dalam komunikasi tidak bersifat tunggal dan tetap, tetapi
dibangun secara bersama (coordinated) oleh partisipan komunikasi dalam konteks yang
kompleks dan bertingkat mulai dari konten, tindak tutur, episode, hubungan, naskah hidup,

dan pola budaya (cultural pattern). Dalam konteks ritual Purnama-Tilem, teori CMM dapat

7 Siagian, D. R. I,, Yozani, R. E,, & Yazid, T. P. (2024). Pola Komunikasi Ritual Purnama dan Tilem pada Umat
Hindu di Kota Pekanbaru. Jurnal Teknik Industri Terintegrasi (JUTIN), 7(1), 300-306.
8 Staf Pengajar et al,, “Makna ‘Sakral’ Dalam Tradisi Budaya Jawa” XV, no. 2 (2018): 69-75.

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

302




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

membantu menjelaskan bagaimana warga Ngaroh memaknai simbol-simbol ritual dan
bagaimana makna tersebut terkoordinasi dalam interaksi sehari-hari mereka.

CMM menekankan bahwa komunikasi tidak hanya menyampaikan pesan, tetapi juga
menciptakan realitas sosial melalui koordinasi antarindividu dalam konteks tertentu. Dalam
konteks tradisi Purnama-Tilem, makna sakral dari simbol, ritual, dan identitas tidak hadir
begitu saja, melainkan dibentuk melalui interaksi antara warga, pemangku, dan ruang budaya
secara keseluruhan. Fenomena ini menarik untuk dikaji karena praktik keagamaan Purnama-
Tilem tidak hanya dipertahankan sebagai kewajiban spiritual, tetapi juga menjadi mekanisme
pewarisan budaya dan pembentukan identitas kolektif. Apalagi di tengah tantangan
modernisasi dan digitalisasi, pemaknaan terhadap tradisi bisa mengalami pergeseran. Oleh
karena itu, penting untuk menelusuri bagaimana komunikasi dalam tradisi ini berlangsung,
bagaimana makna dibangun dan dikonfirmasi, serta bagaimana ritual ini berperan dalam
membentuk dan menjaga identitas budaya Ngaroh. Penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi pada kajian komunikasi budaya, khususnya dalam pemahaman
bagaimana tradisi lokal membentuk struktur makna dan identitas melalui praktik komunikasi
yang terkoordinasi dan bermakna. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan untuk menggali
dan menganalisis konstruksi makna sakral dalam ritual Purnama-Tilem melalui kacamata teori
CMM, serta memberikan kontribusi terhadap penguatan identitas budaya dan keberlanjutan

tradisi spiritual masyarakat Hindu Ngaroh.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif interpretatif, dengan fokus untuk
memahami secara mendalam bagaimana makna sakral dan identitas budaya dikonstruksi
dalam ritual Purnama-Tilem oleh masyarakat Hindu Ngaroh. Pendekatan ini dipilih karena
sesuai untuk menelusuri makna yang tidak dapat diukur secara numerik, tetapi dipahami
melalui simbol, tindakan, dan interaksi sosial dalam konteks budaya tertentu.

Jenis penelitian ini adalah studi etnografi komunikasi, yaitu studi yang bertujuan untuk
memahami praktik komunikasi dalam suatu komunitas budaya tertentu. Dengan
menggunakan teori Coordinated Management of Meaning (CMM), penelitian ini menelusuri
bagaimana makna dibentuk melalui koordinasi antar individu dalam konteks ritual Purnama-

Tilem.

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

303




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Penelitian dilaksanakan di desa Ngaroh, Kecamatan Tutur, Kabupaten Pasuruan yang
secara aktif melaksanakan ritual Purnama-Tilem. Lokasi ini dipilih karena memiliki kekayaan
simbolik dan struktur sosial-keagamaan yang masih lestari dan hidup dalam keseharian
masyarakat. Subjek penelitian terdiri dari: Pemangku (pemimpin ritual), Tokoh adat dan tokoh
agama, Warga peserta ritual, Pemuda/pemudi Hindu sebagai generasi pewaris budaya.
Teknik Pengumpulan Data dikumpulkan melalui beberapa teknik yaitu Observasi partisipatif:
Peneliti hadir dan mengikuti jalannya ritual Purnama-Tilem secara langsung untuk memahami
tindakan, simbol, dan interaksi komunikasi; Wawancara mendalam (in-depth interview):
Dilakukan dengan informan kunci untuk menggali pemaknaan, pengalaman, dan persepsi
mereka terhadap makna dan identitas dalam ritual; Studi dokumentasi: meliputi catatan ritual,
foto, video, dan simbol-simbol budaya yang digunakan selama Purnama-Tilem.

Analisis data dilakukan secara deskriptif-interpretatif dengan mengacu pada kerangka
teori CMM. Langkah-langkahnya sebagai berikut: Reduksi data: Menyaring data berdasarkan
fokus penelitian (makna sakral dan identitas budaya); Display data: Menyusun data dalam
bentuk narasi, kutipan wawancara, dan deskripsi peristiwa ritual; Penarikan kesimpulan:

Menganalisis data melalui kerangka CMM.

Teori Coordinated Management of Meaning (CMM)

Menurut Pearce & Cronen seperti yang disebutkan dalam (West & Turner, 2017: 89),
manusia mampu membuat dan memahami makna, dengan beberapa asumsi yaitu: 1) Manusia
hidup dalam komunikasi, 2) Manusia saling membangun realitas sosial, 3) Pertukaran
informasi sangat bergantung pada makna pribadi dan makna antar manusia.

Enam tingkat makna dalam CMM digambarkan secara hierarkis oleh Pearce dan Cronen

dalam bentuk piramida terbalik.

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

304




AL-ITTISHQL.

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Gambar 1
Hierarki pada Teori Management Makna Terkoordinasi

Tindak
Tutur

-

Konten
Level konten merupakan langkah mengkonversikan menjadi sebuah makna.
Tindak Tutur
Tindak tutur adalah logika makna dari percakapan.
Episode
Episode merupakan sebuah konteks orang bertindak.
Hubungan (Kontrak)
Level makna yang keempat adalah level hubungan (relationship), yakni batasan mereka
sebagai mitra dalam sebuah hubungan.
Naskah Hidup (Skenario Hidup)
Naskah kehidupan merupakan Kelompok-kelompok episode masa lalu dan masa kini.
Pola Budaya
Pola budaya (cultural pattern) atau arketipe, dapat dideskripsikan sebagai “gambaran

yang pada hubungan seseorang. 9

PEMBAHASAN

9 West, R, & Turner, L. H. Pengantar Teori Komunikasi: Analisis dan Aplikasi (5th ed.). Penerbit Salemba

Humanika. 2017

305

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Identitas budaya dikonstruksi dalam ritual Purnama-Tilem oleh masyarakat Hindu Ngaroh.
Analisis dilakukan dengan menggunakan teori Coordinated Management of Meaning (CMM)
yang menjelaskan bagaimana makna dibentuk dan dikoordinasikan dalam interaksi sosial
melalui empat konteks utama: konten, tindak tutur, episode, hubungan, naskah hidup, dan pola
budaya.

1. Makna Sakral Ritual Purnama Tilem di Desa Ngaroh Pasuruan

Ritual Purnama Tilem yang dilaksanakan secara rutin oleh umat Hindu di Desa Ngaroh,
Pasuruan, merupakan praktik spiritual yang memiliki makna sakral yang sangat mendalam.
Purnama (bulan purnama) dan Tilem (bulan mati) dalam kalender Saka dipercaya sebagai
momen-momen suci yang penuh energi spiritual, di mana manusia melakukan penyucian diri
lahir dan batin. Ritual ini menjadi bentuk komunikasi transendental antara umat dengan Sang
Hyang Widhi Wasa, yang dilaksanakan melalui rangkaian persembahyangan, doa, sesajen,
serta simbol-simbol keagamaan seperti canang sari, daksina, dupa, tirta, dan bija.

Makna sakral dari ritual ini terletak pada keyakinan bahwa Purnama adalah waktu
untuk menyerap energi positif, sementara Tilem adalah waktu untuk membuang energi
negatif. Melalui simbol-simbol yang digunakan, umat tidak hanya melakukan persembahan
lahiriah, tetapi juga membangun kesadaran rohaniah atas keberadaan Tuhan dan harmonisasi
dengan alam semesta. Ritual ini menjadi sarana pembentukan identitas spiritual dan budaya,
yang diwariskan secara turun-temurun sebagai bagian dari tradisi Hindu di wilayah Pasuruan.
Lebih jauh, ritual ini juga memperkuat kohesi sosial masyarakat Hindu di Ngaroh, karena
dilakukan secara kolektif dan menyatukan nilai-nilai solidaritas, welas asih, dan pengabdian.

Dalam perspektif komunikasi fenomenologis maupun teori Coordinated Management
of Meaning (CMM), ritual Purnama-Tilem menciptakan ruang dialog antara manusia dan
dimensi ilahiah, yang dimediasi oleh simbol-simbol, struktur naratif ritual, dan relasi
antaranggota masyarakat. Dengan demikian, sakralitas ritual ini tidak hanya berada dalam
level spiritual personal, melainkan juga membentuk realitas sosial-komunikatif yang
memperkuat identitas budaya umat Hindu di Desa Ngaroh.

Ritual memiliki posisi penting dalam membicarakan identitas sebagai berikut:
Pertama, ritual merupakan media untuk memediasi dua atau lebih entitas yang berbeda,

sekaligus penyeimbang dalam kosmos. Kedua, ritual merupakan suatu transformasi sikap dari

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

306




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

yang profan kepada sesuatu yang sakrall0.Ritual Purnama Tilem adalah upacara ritual yang
dilakukan oleh masyarakat Hindu di Desa Ngaroh. Ritual ini merupakan cara masyarakat
Hindu di Desa Ngaroh berkomunikasi dengan Sang Hyang Widhi, sehingga mereka bisa lebih
dekat dan memahami Sang Hyang Widhi. Menurut Sumarsih, yang bertugas di Pura Wira
Darma Desa Ngaroh Pasuruan, kata Purnama Tilem berasal dari dua kata, yaitu “purna” yang
berarti sempurna dan “tilem” yang berarti bulan tidur. Jadi, Purnama Tilem adalah malam
ketika bulan purnama terjadi, bentuk bulannya bulat sempurna, tetapi tidak memancarkan
cahaya, sehingga langit menjadi gelap. Ritual Purnama Tilem di Pura Wira Darma dilakukan
setiap 30 hari sekali, tepatnya pada tanggal 15 dalam kalender Hindu yang disebut Kamariah.

Ritual Purnama Tilem adalah ritual yang wajib dilakukan oleh semua orang yang
beragama Hindu di Desa Ngaroh, Pasuruan. Ritual ini dilakukan pada malam hari ketika bulan
berada di posisi tergelap dan tidak bersinar, sebagai hari suci untuk membersihkan diri dan
jiwa. Itulah sebabnya masyarakat Hindu di Desa Ngaroh selalu melaksanakan ritual Purnama
Tilem secara rutin. Ritual Purnama Tilem juga merupakan bentuk komunikasi antara
masyarakat Hindu di Desa Ngaroh dengan Tuhan. Ritual ini membantu masyarakat semakin
dekat dengan Tuhan. Selain itu, Purnama Tilem juga menjadi bentuk persembahyangan yang
dilakukan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan sebagai ucapan terima kasih kepada
Sang Hyang Widhi. Selain itu, ritual Purnama Tilem juga diadakan sebagai bentuk penyucian
diri, baik dari segi hati, pikiran, maupun tingkah laku. Ritual Purnama Tilem bagi masyarakat
Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan mencerminkan simbol ekspresif berupa persembahyangan
yang di dalamnya terdapat sarana dan prasarana, serta pujian-pujian yang diiringi dengan
gamelan serta pembacaan mantra-mantra yang berasal dari kitab Weda sebagai manifestasi
dari rasa syukur masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan kepada Sang Hyang Widhi.
Dalam Hindu, hubungan manusia dengan Sang Hyang Widhi dibangun melalui doa-doa
serta melalui ibadah-ibadah lainnya seperti ritual yang memiliki tujuan untuk mendekatkan
diri kepada Sang Hyang Widhi seperti melaksanakan ritua Purnama Tilem. Melalui
pembacaan mantra atau doa, individu dapat melakukan sebuah komunikasi dengan Sang
Hyang Widhi tanpa tabir duniawi yang menghalangi. Pada saat individu sedang berdoa atau
mengucapkan mantra-mantra dengan khusyuk, terjadi proses kefanaan yang melebur dengan

Sang Hyang Widhi, meskipun jasadnya tetap menampak di bumi. Dengan doa ataupun

10 Yance Z Rumahuru et al, “RITUAL MA * ATENU SEBAGAI MEDIA KONSTRUKSI IDENTITAS KOMUNITAS
MUSLIM HATUHAHA DI PELAUW MALUKU TENGAH” 2, no. 1 (2012): 36-47.

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

307




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

memanjatkan mantra-mantra, masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan melakukan
komunikasi transendental yang bisa dibentuk dengan suasana dekat, damai dan tenang. Dalam
perspektif komunikasi transendental, doa atau mantra termasuk kedalam komunikasi verbal.

Sedangkan ritual seperti ritual Purnama Tilem termasuk kedalam komunikasi non-verbal.

2. Tindak Tutur Pada Ritual Purnama Tilem
1) Penyucian Lahir dan Batin sebagai Manifestasi Iman dalam Ritual Purnama-Tilem

Kebersihan lahir batin dalam kehidupan spiritual umat Hindu dipandang sangat
penting, karena dalam tubuh dan jiwa yang bersih diyakini akan mengalir pikiran,
perkataan, dan perbuatan yang murni. Proses ini tidak hanya bersifat simbolik,
melainkan juga psikologis dan sosiokultural, karena mengarah pada penguatan nilai-
nilai etis dan keseimbangan spiritual individu. Penyucian ini dilakukan melalui
berbagai simbol ritual seperti pemercikan tirta (air suci), penggunaan dupa, serta
pengolesan bija di dahi, yang seluruhnya merepresentasikan pembersihan dan
penyatuan diri dengan kekuatan ilahi.

Dalam kerangka teori komunikasi sakral dan teori Coordinated Management of
Meaning (CMM), proses penyucian lahir batin ini dipahami sebagai bagian dari episode
makna dalam sistem komunikasi spiritual, di mana umat berkoordinasi dalam
membangun makna kesucian melalui simbol, tindakan, dan relasi sosial. Dengan
demikian, ritual Purnama-Tilem tidak hanya menjadi aktivitas keagamaan, tetapi juga
proses pembentukan identitas spiritual dan budaya yang mendalam bagi masyarakat
Hindu di Desa Ngaroh.

Penyucian batin, khususnya, menjadi aspek penting saat seorang umat
memanjatkan doa dan permohonan kepada Sang Pencipta. Dari apa yang dilihat,
didengar, dan diamalkan, umat diajak untuk menjaga kebersihan hati agar tetap lurus
dan terbebas dari pengaruh negatif. Hal ini karena kebersihan hati dan pikiran memiliki
peran penting dalam membentuk keharmonisan hidup, baik bagi diri sendiri,
lingkungan sekitar, maupun dalam relasi vertikal dengan Tuhan. Dalam tradisi Hindu
Bali dan Nusantara, nilai-nilai seperti satya (kebenaran), dharma (kebajikan), dan
$uddha (kemurnian) menjadi landasan hidup spiritual yang ditegaskan dalam setiap
pelaksanaan upacara keagamaan. Dengan menjaga kebersihan diri, seseorang diyakini
akan diberi kemudahan dalam menapaki kehidupan menuju keseimbangan dan

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

308




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

kebahagiaan, baik di dunia maupun di hadapan Tuhan. Maka dari itu, penting bagi
setiap individu untuk senantiasa menjaga kesucian hati dan pikiran, karena dari situlah
seluruh kehidupan akan terasa lebih bermakna, harmonis, dan terarah secara spiritual.
2) Permohonan Berkah, Rahmat, dan Karunia Sang Hyang Widhi dalam Ritual Purnama-
Tilem
Ritual Purnama-Tilem yang secara rutin dilaksanakan oleh umat Hindu di Desa
Ngaroh, Pasuruan, merupakan bentuk nyata pengabdian dan permohonan spiritual
kepada Sang Hyang Widhi Wasa. Dalam pelaksanaannya, umat menyampaikan doa dan
persembahan dengan niat tulus untuk memohon berkah, rahmat, dan karunia agar
dijauhkan dari segala bentuk kotoran dosa, penyakit, dan kesalahan, baik yang disadari
maupun yang tidak disadari. Permohonan ini bukan semata-mata bentuk harapan
duniawi, melainkan proses pemurnian batin yang mengembalikan jiwa dan pikiran
pada kondisi suci dan seimbang. Melalui pemujaan simbolik yang diwujudkan dalam
bentuk daksina, canang sari, dupa, dan tirta, umat Hindu menyelaraskan niat
permohonan mereka dengan alam semesta dan kekuatan ilahi. Kesadaran akan
keterbatasan manusia dan kebesaran Sang Hyang Widhi menjadi dasar dari
permohonan spiritual ini. Dalam konteks komunikasi religius, praktik ini dapat
dianalisis sebagai komunikasi transendental, di mana relasi antara manusia dan Tuhan
dihidupi secara simbolik dan ritualistik.
Menurut perspektif teori Coordinated Management of Meaning (CMM),
permohonan ini merupakan bagian dari tindak tutur yang terkoordinasi secara kolektif
dalam tradisi keagamaan. la tidak hanya membentuk makna personal yang mendalam,
tetapi juga mengkonstruksi makna kolektif sebagai wujud dari identitas spiritual
masyarakat Hindu Ngaroh. Oleh sebab itu, upacara Purnama-Tilem tidak hanya bersifat
rutin, tetapi merupakan wujud pengabdian spiritual yang menyatu dalam kehidupan
sosial dan budaya umat.
3. Episode Pada Ritual Purnama Tilem sebagai Peristiwa Komunikasi Sakral

Ritual Purnama dan Tilem berlangsung secara rutin dan dianggap sebagai waktu yang
sangat sakral dalam kalender Saka. Dalam perspektif CMM, ritual ini merupakan sebuah
episode, yaitu unit peristiwa yang memiliki struktur dan makna tertentu. Rangkaian aktivitas
seperti membersihkan diri, menghaturkan canang sari dan banten, memanjatkan doa, serta
penggunaan pakaian adat, membentuk suatu pola komunikasi spiritual yang dipahami

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

309




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

bersama. Dalam ritual ini terjadi pertukaran makna antara umat dengan pemangku, serta
antara manusia dengan alam dan Tuhan (Ida Sang Hyang Widhi Wasa).

Episode ini tidak hanya mengandung nilai teologis, tetapi juga menjadi sarana
penyampaian pesan budaya secara simbolik melalui ritual. Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh,
Pasuruan, secara rutin melaksanakan ritual Purnama-Tilem setiap 30 hari atau setiap 15 hari
Kamariah berdasarkan kalender Saka. Pelaksanaan ritual ini merupakan bentuk komunikasi
spiritual dan sakral yang dilakukan dengan penuh khidmat dan ketenangan oleh umat sebagai
bentuk bakti kepada Sang Hyang Widhi. Dalam praktik tersebut, umat Hindu melaksanakan
santi puja, yakni doa suci yang diucapkan secara kolektif dalam suasana damai, sebagai wujud
hubungan vertikal dengan Yang Maha Kuasa.

Observasi visual terhadap pelaksanaan ritual Purnama-Tilem memperlihatkan bahwa
sarana dan prasarana ritual tidak hanya berfungsi sebagai perlengkapan fisik, tetapi juga
sebagai media komunikasi simbolik. Salah satu media utama yang digunakan adalah daksina,
yang diyakini sebagai tempat melinggih (singgasana spiritual) Sang Hyang Widhi, serta canang
sari, yaitu sesaji yang diletakkan di sisi daksina sebagai simbol persembahan suci (Hasanah &
Yuwita, 2021). Penggunaan sarana tersebut bukanlah tanpa makna, melainkan merupakan
manifestasi simbolik dari upaya umat dalam menjalin hubungan komunikasi transendental
dengan Tuhannya. Dalam dokumentasi foto ritual, tampak seorang Pemangku bernama
Sumarsih—pemimpin spiritual dan pelaksana utama ritual Purnama-Tilem di Ngaroh—yang
duduk di belakang media persembahyangan. Posisi Pemangku dalam struktur ritual menjadi
pusat koordinasi makna karena dari beliaulah seluruh rangkaian puja dipandu dan dimaknai.
Dalam konteks teori Coordinated Management of Meaning (CMM), keberadaan Pemangku,
media ritual, dan komunitas umat berfungsi sebagai unit pembentuk makna kolektif, di mana
setiap simbol dan tindakan terkoordinasi secara kontekstual dalam episode ritual (Pearce &
Cronen, 2007).

Media sebenarnya adalah alat atau sarana yang digunakan oleh masyarakat Hindu di
Desa Ngaroh Pasuruan untuk berinteraksi dengan Sang Hyang Widhi. Setiap simbol yang
mereka gunakan memiliki arti khusus, dan arti tersebut dibuat oleh masyarakat Hindu di Desa
Ngaroh Pasuruan setelah memahami makna dari ritual Purnama Tilem yang diberikan oleh
para Pemangku Hindu melalui proses interaksi sosial. Selain itu, masyarakat Hindu di Desa
Ngaroh Pasuruan menggunakan berbagai simbol dalam ritual Purnama Tilem sebagai bentuk
perasaan tulus dan keikhlasan mereka setelah memahami pentingnya pelaksanaan ritual

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

310




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem

Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631

Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

tersebut. Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan juga mampu menciptakan simbol baru

berdasarkan makna yang diberikan oleh Pemangku Hindu kepada setiap individu. Hal ini

menunjukkan bahwa individu dapat mengubah dan menciptakan makna serta simbol baru

dalam tindakan dan interaksi mereka, berdasarkan apa yang mereka artikan terhadap situasi

tertentu serta bagaimana mereka merespons terhadap makna yang diberikan kepada diri

mereka.

Adapun arti dari setiap simbol yang telah disebutkan oleh narasumber

dari

pernyataan diatas akan dipaparkan oleh penelti dalam bentuk tabel dibawah ini, yaitu

sebagai berikut:

Tabel 1. Media, simbol dan arti dalam ritual Purnama Tilem di Desa Ngaroh Pasuruan

No Media Ritual Simbol Makna
1. Daksina Melinggih  Sang Sebagai tempat duduk Sang
Hyang Widhi Widhi
2. Telur Satwika Wujud kebijaksanaan
3. Kelapa Alam semesta Sebagai perwujudan alam
4. Canang Sari Karma Wasana Pengantar persembahan
5. Ceper Silih Asih Umat Hindu harus didasari hati
yang
welas asih ketika melakukan
persembahyangan kepada Sang
Hyang Widhi
6. Pisang, tebu danjajan| Tedong Ongkara Sebagai perwujudan dari
dalam kehidupan di alam semesta
7. Sampian urasari Windhu dan Sebagai kekuatan Sang Hyang
Nadha Widhi
8. Bunga mawar dan| Keindahan Jiwa Bahwa Sang Hyang Widhi indah
harum seperti bunga mawar dan
0. Dupa Sang Hyang Agni Sebagai saksi atau pengantar atas
apa
yang  dipersembahkan  kepada
Rumah Jurnal 311

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

10. Tirta Air suci Air yang sudah diberi mantar atau
doa
11. Bija Kumara Benih  kesiwaan yang bersemayan|

ditubuh manusia

12. Janur Arda Candra Sebagai perwujudan kekuatan bulan

Sumber: hasil olahan peneliti

Simbol-simbol diatas sudah sesuai dengan kesepakatan antara Pemangku Hindu di
Desa Ngaroh dengan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan. Simbol-simbol ritual
Purnama Tilem tersebut, merupakan bagian dari sebuah akumulasi yang dihasilkan dari
sebuah gambaran manusia yang selanjutnya dituangkan kedalam interaksi antara masyarakat
Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan dengan Sang Hyang Widhi.

Di setiap tahapan dalam ritual Purnama Tilem di Desa Ngaroh, ritual ini sangat terkait
dengan aspek keagamaan yang memiliki makna dan simbol tertentu. Makna dan simbol
tersebut berfungsi sebagai media atau sarana yang digunakan oleh masyarakat Hindu di Desa
Ngaroh, Pasuruan, untuk berkomunikasi dengan Sang Hyang Widhi melalui ritual Purnama
Tilem. Sarana dan media yang digunakan dalam ritual tersebut antara lain:

1) Daksina

Daksina merupakan salah satu simbol utama dalam ritual keagamaan umat Hinduy,
termasuk dalam tradisi Purnama-Tilem yang dilaksanakan masyarakat Hindu di Desa Ngaroh,
Pasuruan. Secara konseptual, daksina diyakini sebagai tempat melinggih atau singgasana
sakral bagi Sang Hyang Widhi, yang tidak hanya bermakna tempat hadirnya Tuhan secara
spiritual, tetapi juga sebagai representasi kebesaran dan kemahakuasaan-Nya dalam tatanan
kosmis dan simbolik.

Lebih dari sekadar persembahan fisik, daksina mengandung elemen-elemen simbolik yang
sarat makna. Di dalamnya terdapat telur yang melambangkan sifat satwika, yaitu prinsip
kebijaksanaan dan kesucian hati; serta kelapa, yang merepresentasikan alam semesta sebagai
ciptaan agung Sang Hyang Widhi. Komposisi ini bukan tanpa maksud, melainkan berfungsi
sebagai komunikasi simbolik antara umat dan Tuhan, dengan setiap elemen dalam daksina
berperan menyampaikan nilai-nilai spiritual yang mendalam. Dalam konteks komunikasi

transendental, daksina berfungsi sebagai media permohonan suci (yadnya) dan ekspresi

e

anaiﬁc}urnal 312

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

devosi, serta menjadi perwujudan nyata dari harmoni antara mikrokosmos (manusia) dan
makrokosmos (alam semesta).

Dengan demikian, daksina bukan sekadar sarana ritual, melainkan bagian integral dari
narasi budaya spiritual yang membentuk struktur komunikasi religius dalam masyarakat
Hindu Bali dan Ngaroh. Teori Coordinated Management of Meaning (CMM) dapat menjelaskan
bagaimana makna simbolik daksina dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dikukuhkan melalui
praktik kolektif dalam konteks budaya dan spiritual tertentu.

Gambar 2.
Foto Daksina simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan

Sumber: Dokumentasi pribadi Yani, masyarakat Hindu Desa Ngaroh

2) Canang Sari

Dalam pelaksanaan ritual Purnama-Tilem di Pura Wira Darma, Desa Ngaroh, Pasuruan,
canang sari menjadi salah satu unsur utama yang digunakan sebagai media persembahan dan
komunikasi simbolik antara umat Hindu dengan Sang Hyang Widhi. Canang sari
merepresentasikan karma wasana, yaitu konsepsi spiritual dalam ajaran Hindu yang mengacu
pada bentuk pikiran, ucapan, dan perbuatan manusia yang membentuk karma. Fungsi utama
dari canang sari adalah untuk memohon anugerah dan restu kepada Tuhan dalam berbagai
aspek kehidupan umat.

Makna simbolik canang sari tercermin dari komposisi isian yang kaya akan unsur filosofis
dan kosmologis. Pertama, terdapat ceper, yakni wadah dasar dari canang sari yang
menyimbolkan silih asih—konsep welas asih yang mendasari setiap tindakan keagamaan.
Dalam praktik persembahyangan, silih asih menjadi prinsip utama yang mengikat umat Hindu

dalam relasi kasih sayang terhadap Tuhan dan sesama makhluk. Di dalam ceper, biasanya

andﬁrna] 313

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

terdapat tebu, pisang, dan jajan, yang secara simbolis disebut “Tedong Ongkara” sebagai
perwujudan kekuatan energi kehidupan dalam jagat raya.

Selanjutnya, sampian urasari, yang disusun dari janur dan diletakkan di atas ceper,
melambangkan Windhu atau pusat kekuatan spiritual, sedangkan ujung-ujung sampian
merupakan simbol Nadha—frekuensi suci semesta yang bersifat kosmis. Pada bagian atasnya,
tersusun bunga-bunga seperti melati dan mawar yang mencerminkan keindahan jiwa dan
ketulusan batin dalam berdoa. Janur (daun kelapa muda) yang membungkus canang sari,
menyimbolkan arda candra atau kekuatan bulan, yang sangat relevan dengan waktu
pelaksanaan ritual Purnama Tilem yakni saat bulan purnama dan tilem menurut kalender
Saka, dengan demikian, canang sari bukan hanya persembahan fisik, tetapi merupakan
struktur simbolik yang mengkomunikasikan nilai-nilai spiritual, etis, dan kosmologis dalam
kehidupan umat Hindu. Dalam kerangka teori Coordinated Management of Meaning (CMM),
setiap komponen canang sari membentuk sistem makna bertingkat mulai dari episode ritual,
relasi umat dengan pemangku, identitas spiritual umat, hingga pola budaya dan Hindu lokal
yang diwariskan secara turun-temurun (Pearce & Cronen, 2007).

Gambar 3.
Foto Canang sari simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan

Sumber: Dokumentasi masyarakat Hindu Desa Ngaroh

3) Dupa

Dalam praktik ritual keagamaan Hindu, dupa memegang peranan penting sebagai media
komunikasi spiritual antara manusia dan Sang Hyang Widhi. Dalam konteks pelaksanaan ritual
Purnama-Tilem di Pura Wira Dharma, Desa Ngaroh, Pasuruan, dupa dimaknai sebagai
perwujudan simbolik Sang Hyang Agni atau dewa api yang dalam ajaran Hindu berfungsi

sebagai saksi sekaligus pengantar doa (mantra) umat kepada Tuhan. Keberadaan dupa tidak

314

Rumah Jurnal
Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

hanya bersifat fungsional sebagai alat upacara, tetapi juga sebagai saluran transendental dalam
rangkaian persembahyangan yang menghubungkan dimensi profan dengan sacral.

Secara simbolis, asap dupa yang mengepul ke atas mencerminkan perjalanan doa dan
harapan umat menuju alam spiritual yang lebih tinggi. Dalam pemaknaannya, dupa adalah
representasi dari kesucian, kemurnian hati, dan penghormatan kepada Sang Hyang Widhi. Ia
menjadi bagian integral dari media sesajen, bersama canang sari, daksina, dan sarana lainnya,
yang secara kolektif membentuk struktur komunikasi simbolik dalam budaya ritual Hindu.
Dupa pun digunakan sejak awal hingga akhir upacara sebagai penanda sakralitas ruang dan
waktu, serta sebagai bentuk linggih spiritual bagi kekuatan-kekuatan niskala (tak kasat mata).

Dalam perspektif Coordinated Management of Meaning (CMM), dupa bukan sekadar
benda ritual, tetapi merupakan episode bermakna dalam narasi spiritual umat Hindu. Dupa
berperan dalam koordinasi makna yang terbentuk antara pemangku, umat, dan Sang Hyang
Widhi melalui sistem simbol yang diwariskan dan dipraktikkan secara turun-temurun.
Kehadirannya mempertegas identitas kolektif masyarakat Hindu sebagai komunitas spiritual
yang menjunjung tinggi nilai simbolik dan sakralitas alam semesta.

Gambar 4.
Foto dupa simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan

Sumber: Dokumentasi Pribadi Peneliti

4) Tirta

Dalam tradisi Hindu, merupakan simbol air suci yang telah melalui proses penyucian
melalui mantra-mantra keagamaan yang dilantunkan oleh Pemangku atau pemimpin
upacara. Dalam konteks ritual Purnama-Tilem di Desa Ngaroh, Pasuruan, tirta memiliki
fungsi utama sebagai media penyucian diri secara lahir dan batin. Penggunaan tirta dalam
rangkaian ritual bukan sekadar simbol fisik air, tetapi merupakan penanda spiritual yang
merepresentasikan anugerah, pembersihan, dan penyatuan dengan kekuatan ilahi. Secara

P

Bumah Jﬁrna] 315

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

simbolik, tirta diyakini mampu menghapus kotoran sekala dan niskala (fisik dan spiritual),
sehingga umat yang menerima tirta dianggap telah disucikan dan layak untuk menerima
berkah dari Sang Hyang Widhi. Proses penyiraman atau pemercikan tirta kepada umat
bukan hanya ritual teknis, tetapi juga proses komunikasi simbolik yang sarat makna
religius. Dalam hal inij, tirta menjadi media transendental yang menjembatani antara umat
dan Tuhan, serta mengokohkan ikatan spiritual antara individu dengan komunitas
keagamaannya.

Dalam perspektif Coordinated Management of Meaning (CMM), tirta dapat dianalisis
sebagai episode bermakna dalam konteks relasi antara identitas spiritual umat, posisi
Pemangku sebagai fasilitator makna sakral, dan pola budaya penyucian yang diwariskan
turun-temurun. Tirta membentuk bagian penting dari sistem komunikasi sakral yang
secara kolektif dikonstruksi, dinegosiasikan, dan dijaga keberlanjutannya dalam ritual dan
kehidupan sosial umat Hindu di Bali dan wilayah Hindu lainnya di Indonesia.

Gambar 5.
Foto tirtha simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan

Sumber: Dokumentasi pribadi peneliti
5) Bija
Dalam tradisi ritual Hindu, khususnya pada pelaksanaan ritual Purnama-Tilem di Desa

Ngaroh, Pasuruan, bija (biji padi) memiliki makna yang sangat mendalam sebagai simbol
spiritual dan protektif. Secara etimologis dan filosofis, bija menyimbolkan "Kumara", yakni
benih kesiwaan atau unsur ketuhanan yang diyakini bersemayam dalam diri manusia.
Dalam upacara keagamaan, bija tidak hanya digunakan sebagai elemen simbolik pelengkap
persembahyangan, melainkan sebagai penanda sakralitas yang menyatu dengan tubuh dan
jiwa umat.

316

Rumah Jurnal
Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Secara fungsional, bija ditempatkan di dahi atau bagian tubuh lainnya setelah
pemercikan tirta, dan dipercaya memiliki daya spiritual untuk menetralisasi energi negatif
serta menghalau pengaruh buruk dari pikiran (Suarka, 2022). Simbol ini mencerminkan
ajaran bahwa pembersihan tidak cukup dilakukan secara lahiriah, tetapi juga harus
menyentuh kesadaran batin. Oleh karena itu, bija menjadi peneguh kesucian setelah ritus
utama, serta menandai bahwa seseorang telah siap secara spiritual untuk menjalankan
kewajiban rohaninya.

Dalam kerangka Coordinated Management of Meaning (CMM), bija dapat dianalisis
sebagai "episode makna simbolik" dalam ritual, yang membantu membentuk identitas
spiritual umat, memperkuat relasi mereka dengan Sang Hyang Widhi, serta
merepresentasikan pola budaya Hindu dalam praktik keagamaan. Proses penerimaan bija
bukan hanya bentuk penerimaan simb\sol, tetapi juga bagian dari koordinasi makna
kolektif yang terus direproduksi dalam setiap pelaksanaan ritual sebagai bagian dari
warisan budaya religius.

Gambar 6.
Foto bija simbol ritual Purnama Tilem Desa Ngaroh Pasuruan

Sumber: Dokumentasi pribadi peneliti

4. Level hubungan (Relationship): Pola Interaksi Sosial dalam Pelaksanaan Ritual
Dalam pelaksanaan ritual Purnama-Tilem, terjadi hubungan-hubungan sosial yang khas
antara: Pemangku dengan umat sebagai relasi keagamaan yang penuh hormat; Sesama umat
sebagai hubungan horizontal berbasis solidaritas budaya; dan Orang tua dengan anak sebagai
sarana pewarisan nilai. Relasi-relasi ini tidak hanya memperlihatkan koordinasi tugas dalam
konteks ritual, tetapi juga menjadi sarana pembentukan makna dan nilai-nilai spiritual. CMM

melihat bahwa makna dalam interaksi ini terbentuk melalui konsistensi komunikasi dalam

317

insfifut Agama Islam Sunan Haliogo Malang




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

episode ritual yang terus-menerus direproduksi.Koordinasi ini juga terlihat dari penggunaan
bahasa, gestur tubuh (seperti menunduk, sembah), dan tata cara persembahyangan yang dijaga
secara turun-temurun.
5. Naskah Hidup: Refleksi Diri sebagai Umat Hindu dan Warga Ngaroh

Identitas sebagai umat Hindu Ngaroh terbangun secara kuat dalam ritual Purnama-Tilem.
Melalui partisipasi aktif dalam ritual, individu mengafirmasi diri sebagai bagian dari sistem
kepercayaan yang lebih besar.

Pemaknaan terhadap diri sebagai "anak alam", "penjaga keseimbangan", atau "pelaku dharma"
tercermin dalam narasi-narasi warga saat diwawancara. Identitas ini tidak hanya religius,
tetapi juga kultural—mereka melihat diri sebagai pelanjut tradisi Ngaroh yang harmonis dan
spiritual.

Dalam teori CMM, identitas bukan sesuatu yang statis, tetapi dibentuk secara aktif melalui
interaksi dan makna yang dikonstruksi bersama dalam konteks budaya. Oleh karena itu, ritual
menjadi ruang aktualisasi diri sekaligus penciptaan makna identitas kolektif.

Ritual Purnama-Tilem juga menjadi sarana peneguhan identitas masyarakat Ngaroh
sebagai komunitas spiritual yang menjunjung nilai-nilai lokal. Identitas ini mencakup: Sebagai
warga pelestari budaya leluhur; Sebagai bagian dari masyarakat spiritual Jawa-Hindu; Sebagai
penjaga harmoni dengan alam dan semesta. Identitas ini dikonstruksi melalui keterlibatan
aktif dalam ritual serta penggunaan simbol-simbol yang khas seperti pakaian putih, dupa lokal,
dan kembang setaman. Dalam CMM, identitas muncul sebagai hasil dari koordinasi makna
dalam episode ritual dan relasi sosial yang berulang.

6. Pola Budaya: Nilai dan Sistem Makna dalam Budaya Hindu Ngaroh

CMM menempatkan cultural pattern sebagai kerangka makro yang membentuk seluruh
sistem komunikasi. Dalam konteks ini, pola budaya Hindu Ngaroh seperti Tri Hita Karana
(harmoni manusia dengan Tuhan, manusia, dan alam), karma phala (akibat dari perbuatan),
dan tat twam asi (aku adalah engkau) menjadi dasar makna dalam ritual Purnama-Tilem.
Simbol-simbol seperti bunga, dupa, api, air suci, serta tempat pelaksanaan ritual (pura,
halaman rumabh, laut) tidak sekadar ornamen, tetapi menjadi bagian dari bahasa budaya yang
dipahami kolektif. Dengan demikian, makna sakral yang muncul dalam ritual bukan hanya
individual, melainkan bersifat komunal dan transenden.

Efek adalah hasil akhir dari sebuah komunikasi, yaitu apakah perilaku dan sikap seseorang

itu baik atau buruk sesuai dengan yang diinginkan oleh orang yang memberikan pesan. Jika

S 318

insfifut Agama Islam Sunan Haliogo Malang




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

setelah melakukan ritual Purnama Tilem, perilaku dan sikap seseorang terlihat lebih baik,
maka komunikasi dengan Sang Hyang Widhi dianggap berhasil, begitu pula sebaliknya.
Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh, Pasuruan, setelah melaksanakan ritual Purnama Tilem,
terlihat lebih baik lagi dari segi perilaku dan sikap mereka. Hal ini sesuai dengan penjelasan
yang diberikan oleh Sumarsih, yang merupakan pemangku agama Hindu di Desa Ngaroh
Pasuruan, serta Yani, yang merupakan ketua Peradah (Perhimpunan Pemuda Hindu) di Desa
Ngaroh Pasuruan.

Makna sakral dalam ritual Purnama-Tilem di Ngaroh tidak lepas dari sistem nilai budaya
lokal seperti:

1) Konsep "manunggaling kawula gusti": penyatuan diri dengan kekuatan Ilahi

2) Ajaran harmoni dengan alam (keseimbangan antara unsur api, air, tanah, angin)

3) Nilai keheningan dan olah rasa dalam praktik spiritual
Pola budaya ini menjadi kerangka makna yang membentuk cara warga memaknai tindakan
ritual sebagai bagian dari kehidupan yang lebih luas. Makna sakral tidak dilihat sebagai doktrin

dogmatis, melainkan sebagai pengalaman spiritual yang hidup dan aktual.

KESIMPULAN

Ritual Purnama-Tilem yang dilaksanakan secara rutin oleh masyarakat Hindu di Desa
Ngaroh, Pasuruan, merupakan bentuk komunikasi transendental dan ekspresi budaya yang
sarat makna sakral. Pertama, makna sakral dalam ritual ini tercermin dari keyakinan spiritual
umat terhadap pentingnya penyucian diri pada momen Purnama (bulan penuh) dan Tilem
(bulan mati). Simbol-simbol seperti daksina, canang sari, dupa, tirta, dan bija tidak hanya
berfungsi sebagai media persembahan, tetapi juga menjadi instrumen komunikasi spiritual
dan simbolik dalam membentuk kesadaran keagamaan umat. Kedua, dalam dimensi tindak
tutur, umat memanjatkan doa dan mantra sebagai bentuk permohonan akan berkah dan
pembersihan batin. Melalui tindakan komunikasi ini, terjadi koordinasi makna antara umat
dan Sang Hyang Widhi, yang tidak hanya membentuk relasi spiritual personal, tetapi juga
merekatkan nilai-nilai solidaritas sosial dan keberagamaan kolektif. Ketiga, episode ritual
menjadi peristiwa komunikasi sakral yang terstruktur, di mana seluruh simbol dan tindakan
berperan dalam menyampaikan makna yang telah disepakati secara budaya. Proses ini
menunjukkan bahwa makna spiritual tidak berdiri sendiri, melainkan lahir dari interaksi sosial
dan praktik yang diulang secara ritmis dan turun-temurun. Keempat, dalam relasi sosial, ritual

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

319




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Purnama-Tilem menciptakan hubungan vertikal (umat dengan Tuhan) dan horizontal
(antarumat, keluarga, serta dengan pemangku adat) yang memperkuat keterikatan nilai-nilai
kebersamaan, hormat, dan kesatuan spiritual dalam komunitas. Kelima, pada tingkat naskah
hidup, masyarakat Hindu Ngaroh mengartikulasikan identitas diri mereka sebagai pelanjut
tradisi leluhur, penjaga keharmonisan alam, dan pelaku spiritual yang hidup dalam kerangka
ajaran dharma. Identitas ini dibentuk melalui partisipasi aktif dalam ritual, serta penerimaan
makna-makna simbolik yang diwariskan secara kultural. Keenam, pola budaya seperti Tri Hita
Karana, Tat Twam Asi, dan konsep manunggaling kawula gusti menjadi fondasi nilai yang
mengatur sistem komunikasi dan struktur makna dalam ritual. Simbol-simbol seperti dupa
(api), tirta (air), bunga (keindahan), dan daksina (tempat melinggih Tuhan) menjadi
representasi nilai kosmis yang menyatukan manusia dengan Tuhan dan alam semesta.
Akhirnya, ritual Purnama-Tilem tidak hanya membentuk relasi spiritual umat dengan
Sang Hyang Widhi, tetapi juga secara nyata mengonstruksi identitas budaya masyarakat Hindu
di Ngaroh. Identitas ini bersifat dinamis, terbentuk melalui koordinasi makna yang terus
direproduksi dalam praktik sosial-keagamaan yang simbolik, sakral, dan bermakna. Dengan
demikian, CMM memberi kerangka yang komprehensif dalam memahami bagaimana makna
religius dan budaya dibentuk, disebarluaskan, dan dipertahankan melalui ritus keagamaan

seperti Purnama Tilem.

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

320




AL-ITTISHQL

Jurnal Kemunikasi dan Penyiaran Islkem
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

DAFTAR PUSTAKA

Asiyah, U, Prasetyo, R. A, & Sudjak, S. Pergeseran Makna Ritual Ibadah di Era Digital. Jurnal
Sosiologi Pendidikan Humanis. journal2.um.ac.id+1ejournal.uin-suka.ac.id+1.2023.

Hasanah, E. S., & Yuwita, N. Analisis Komunikasi Transendental dalam Ritual Purnama Tilem
pada Masyarakat Hindu di Desa Ngaroh Pasuruan: Perspektif Teori Interaksionisme
Simbolik. Al Ittishol: Jurnal Komunikasi & Penyiaran Islam, 2(2), 152-174.
ejournal.iaiskjmalang.ac.id. 2021.

Krisno, M., Firmansyah, A., & Hadiprashada, D. (2023). The Meaning of Ritual Communication
in the Termination Procession of Silat Cikak Bengkulu. Formosa Journal of
Multidisciplinary Research. npaformosapublisher.org

Non, Bidang, and Keuangan Sektor. “Konstruksi Makna Budaya Perusahaan PT . Krakatau Steel
( PERSERO ) TBK ( Studi Fenomenologi Tentang Simbol Verbal Budaya Perusahaan Bagi
Karyawan Corporate Communication & Protocolaire PT . Krakatau Steel ( Persero ) Tbk
), no. 3 (2012).

Pengajar, Staf, Program Studi, Pedalangan Jurusan, Pedalangan Fakultas, Seni Pertunjukan, and
[ S I Surakarta. “Makna ‘Sakral’ Dalam Tradisi Budaya Jawa” XV, no. 2 (2018): 69-75.

Rumahuru, Yance Z. “Ritual Sebagai Media Konstruksi Identitas : Suatu Perspektif Teoretisi” 11,
no. 01 (2018): 22-30.

Rumahuru, Yance Z, Universitas Gadjah Mada, [rwan Abdullah, and Fakultas Syari. “RITUAL MA
" ATENU Sebagai Media Konstruksi Identitas Komunitas Muslim Hatuhaha Di Pelauw
Maluku Tengah” 2,no.1 (2012): 36-47.

Siagian, D. R. I, Yozani, R. E,, & Yazid, T. P. (2024). Pola Komunikasi Ritual Purnama dan Tilem
pada Umat Hindu di Kota Pekanbaru. Jurnal Teknik Industri Terintegrasi (JUTIN), 7(1),
300-306.

Tyas Tuti, S. N., & Safitri, R. The Ritual Communication as a Medium for Cultural Preservation
and Collective Identity: Study on Nyadran Sonoageng Tradition. SANGKéEP: Jurnal Kajian
Sosial Keagamaan. journal.uinmataram.ac.id. 2024

e

RBumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

321




