
 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   344 
 
  
 

Pokok-Pokok Ajaran Aswaja: Bidang Akidah (Asy’ari Dan Maturidi), 
Bidang Fiqh (Madzhab Hanafi, Maliki, Syafi’i Dan Hambali), Bidang 

Tasawwuf (Imam Ghozali, Imam Junaid Al-Baghdady) 
 

 

Muhamad Muliyono1), Saifuddin2), Agustin3), Miftakhul Jannah4) 

1)muhammadmulyono83@admin.smp.belajar.id, 3)tinagus0801@gmail.com, 
4)miftakhuljannah1796@gmail.com,  

1,2,3,4)Universitas Islam Raden Rahmat Malang 
 

Abstract. Pokok ajaran aswaja dapat diartikan sebagai sebuah prinsip yang 
mendasari sebuah pemikiran didalam agama Islam, yang utamanya ada di Indonesia. 
Sedangkan pengertian aswaja sendiri adalah suatu cara dalam bersikap ataupun 
berfikir dalam mengamalkan dan memahami sebuah ajaran Islam yang toleran dan 
seimbang. Pokok-pokok ajaran aswaja diantaranya adalah dalam bidang aqidah. 
Dalam bidang tersebut, aswaja mengikuti paham yang dirumuskan oleh al-Asy’ari dan 
Maturidi. Ciri-ciri aswaja dalam bidang akidah adalah mengedepankan antara dalil 
naqli dan aqli. Naqli yang dimaksud adalah AlQur’an, sedangkan Aqli adalah cara 
berfikir sehat atau akal sehat. Ciri yang kedua adalah yakin bahwa Tuhan itu Esa atau 
satu, tidak ada yang bisa menyerupai-Nya. Ciri yang ketiga adalah tidak semena-mena 
mengkafirkan sesama makhluk karena sebuah perbedaan furu’. Pokok-pokok ajaran 
aswaja dalam bidang fikih atau kata lain hukum Islam mengikuti madzhab Hanafi, 
Maliki, Syafi’i dan Hambali. Pada pokok ajaran ini, awaja lebih mengedepankan dan 
menekankan pentingnya sebuah ijtihad, qiyas dan ijma’ dalam hal menetapkan 
hukum Islam dan juga tetap menghormati perbedaan keyakinan atau pendapat. 
Metode yang digunakan penulis adalah metode deskriptif dengan pendekatan 
kualitatif. Metode ini bertujuan untuk memberikan gambaran rinci mengenai 
fenomena yang diteliti, dengan fokus pada pengertian dan interpretasi subjektif dari 
perspektif individu atau kelompok yang terlibat.  Dalam konteks ini, data yang 
dikumpulkan biasanya bersifat naratif dan dapat diperoleh melalui wawancara, 
observasi, atau dokumentasi. Pokok-pokok ajaran aswaja dalam bidang tasawuf atau 
etika dan spiritual. Hasil penelitian menunjukkan tokoh dalam bidang tasawauf 
diantaranya adalah Imam Ghazali dan Imam Junaid. Fokus aswaja dalam bidang 
tasawuf adalah pembentukan dan penekanan terhadap akhlak mulia. Pokok-pokok 
ajaran Ahlussunah wa al-jama’ah, yaitu kesatuan antara aqidah, fiqih dan tasawuf 
akan menempatkan manusia pada kedudukan dan derajat yang sempurna di mata 
Allah. 
 
Kata kunci: Ajaran Aswaja, Akidah, Fikih, Tasawuf 
 

 
Abstract. The core teachings of Aswaja can be interpreted as a principle that underlies 
Islamic thought, primarily in Indonesia. The term Aswaja itself refers to a way of 
behaving or thinking in practicing and understanding Islamic teachings that are 
tolerant and balanced. The core teachings of Aswaja include the field of aqidah. In this 
field, Aswaja follows the doctrines formulated by al-Asy’ari and Maturidi. The 
characteristics of Aswaja in the field of creed emphasize the balance between textual 
evidence (naqli) and rational evidence (aqli). Naqli refers to the Quran, while aqli refers 
to sound reasoning or rational thought. The second characteristic is the belief that God 

mailto:muhammadmulyono83@admin.smp.belajar.id
mailto:tinagus0801@gmail.com
mailto:miftakhuljannah1796@gmail.com


 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   345 
 
  
 

is One, and there is nothing that can resemble Him. The third characteristic is not 
arbitrarily declaring others as unbelievers due to differences in minor issues. The core 
teachings of Aswaja in the field of fiqh, or Islamic law, follow the Hanafi, Maliki, Shafi'i, 
and Hambali schools of thought. In these core teachings, Aswaja emphasizes the 
importance of ijtihad, qiyas, and ijma' in determining Islamic law while also respecting 
differences in belief or opinion. The method used by the author is a descriptive method 
with a qualitative approach. This method aims to provide a detailed description of the 
phenomenon being studied, with a focus on the subjective understanding and 
interpretation from the perspective of the individuals or groups involved. In this context, 
the data collected is usually narrative in nature and can be obtained through interviews, 
observation, or documentation. The main teachings of Aswaja in the field of Sufism or 
ethics and spirituality. The research results show that prominent figures in the field of 
Sufism include Imam Ghazali and Imam Junaid. The focus of Aswaja in the field of Sufism 
is the formation and emphasis on noble character. The core teachings of Ahlussunah wa 
al-jama’ah, which emphasize the unity of creed, jurisprudence, and Sufism, place 
humanity in a perfect position and rank in the eyes of Allah. 
 
Keywords: Aswaja Teachings, Creed, Jurisprudence, Sufism 

 

PENDAHULUAN 

Ajaran Islam yang dibawa oleh Rasulullah Saw., telah melalui perjalananyang panjang. 

Pasca wafatnya Rasulullah Saw., bermunculan firqah-firqah (golongan-golongan) dalam umat 

Islam, yang satu dan lainnya sulit didamaikan apalagi dipersatukan. Nahdhatul Ulama (NU) 

yang berpaham Ahlussunah wal Jama’ah memiliki tanggung jawab besar dalam rangka 

melindungi umat Islam tetap berada dalam tuntunan ajaran Islam yang lurus. 

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) merupakan salah satu tradisi teologis yang penting 

dalam konteks Islam, terutama yang berakar kuat pada budaya dan masyarakat di Indonesia. 

Paham ini tidak hanya bertumpu pada pemahaman religius yang murni, tetapi juga 

berinteraksi dengan nilai-nilai kultural lokal, menciptakan suatu corak ritual dan pendidikan 

yang khas. Penanaman nilai-nilai Aswaja dalam pendidikan menjadi penting untuk 

membentuk karakter generasi muda yang moderat dan toleran, sejalan dengan visi 

kebangsaan yang menghargai perbedaan di tengah masyarakat yang pluralistik.1 

Tradisi Aswaja dalam pendidikan diarahkan untuk menumbuhkan kedamaian dan 

kerukunan antar sesama, terlepas dari latar belakang berbeda. Dalam konteks ini, pendidikan 

Aswaja bertujuan untuk mendidik generasi muda agar memahami dan menginternalisasi 

nilai-nilai yang diajarkan dalam Islam, termasuk pemahaman fungsi dan perjuangan umat 

 
1 Muhammad Fahmi, “Pendidikan Aswaja Nu Dalam Konteks Pluralisme,” Jurnal Pendidikan Agama Islam 

(Journal of Islamic Education Studies) 1, no. 1 (2016): 161, https://doi.org/10.15642/jpai.2013.1.1.161-179. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   346 
 
  
 

Muslim dalam masyarakat. Pendidikan yang berlandaskan pada Aswaja berfokus pada 

pengembangan moral, akhlak, dan sikap toleran terhadap sesama.2 Sebagai contoh, di 

berbagai madrasah dan lembaga pendidikan keagamaan, kurikulum sering kali termasuk 

ajaran Aswaja sebagai strategi untuk melawan radikalisasi dan mempromosikan pola pikir 

moderat. 

Peran penting pendidikan Aswaja juga terlihat dalam pengembangan karakter yang 

seimbang, melalui pendekatan yang melibatkan banyak aktor, termasuk pendidik, siswa, serta 

orang tua. Dengan demikian, implementasi pendidikan Aswaja tidak hanya berhenti pada 

teori, tetapi juga pada praktik nyata yang terlihat dalam kehidupan sehari-hari, seperti 

melalui keikutsertaan siswa dalam kegiatan keagamaan dan sosial di komunitas mereka.3 

Lebih jauh, nilai-nilai dalam ajaran Aswaja diharapkan dapat diperkuat melalui 

berbagai bentuk pembelajaran yang konstruktif, yang mencakup metode pengajaran yang 

interaktif, serta keterlibatan langsung siswa dalam kegiatan sosial yang mencerminkan nilai-

nilai Islam yang moderat dan damai. Dengan cara ini, pendidikan Aswaja tidak hanya menjadi 

sarana untuk mengajarkan ilmu, tetapi juga membentuk karakter dan sikap serta 

menginternalisasi nilai-nilai moral yang penting bagi generasi masa depan.4 Tujuan penelitian 

ini untuk mengetahui pokok-pokok ajaran aswaja dalam bidang akidah, fikih dan dalam bidang 

tasawwuf sehingga pembaca dapat memahami ajaran-ajaran ahlussunah waljamaah yang 

sebenarnya. 

 

METODE 

Metode yang digunakan penulis adalah metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif. 

Pendekatan deskriptif kualitatif merupakan metode penelitian yang mendalami fenomena 

sosial atau budaya dengan cara mengumpulkan dan menganalisis data kualitatif. Metode ini 

bertujuan untuk memberikan gambaran rinci mengenai fenomena yang diteliti, dengan fokus 

pada pengertian dan interpretasi subjektif dari perspektif individu atau kelompok yang 

 
2 Giman B Pangeran et al., “Aktualisasi Nilai-Nilai Ahlussunnah Wal Jamaah Masyarakat Kampung Sumber 

Makmur,” Tapis Jurnal Penelitian Ilmiah 6, no. 1 (2022): 41, https://doi.org/10.32332/tapis.v6i1.5245. 
3 Masriah Masriah et al., “Implementasi Model ATIK Dalam Mengembangkan Kemampuan Motorik Kasar 

Dengan Kegiatan Bermain Engklek Di TK IT Al-Mufid,” Jiip - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 6, no. 11 (2023): 8481–
86, https://doi.org/10.54371/jiip.v6i11.3145. 

4 Ehwanudin Ehwanudin, Irhamudin Irhamudin, and Adi Wijaya, “Relevansi Konsep Pendidikan Aswaja 
Anahdliyah Era Industry 4.0 Dan Society 5.0  Di Pendidikan Tinggi Islam,” Berkala Ilmiah Pendidikan 2, no. 2 (2022): 
94–104, https://doi.org/10.51214/bip.v2i2.420. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   347 
 
  
 

terlibat.5 Dalam konteks ini, data yang dikumpulkan biasanya bersifat naratif dan dapat 

diperoleh melalui wawancara, observasi, atau dokumentasi. Pendekatan ini sangat efektif 

untuk mengeksplorasi konteks dan situasi kompleks yang sulit ditangkap oleh metode 

kuantitatif. 

Penelitian deskriptif kualitatif juga memberikan fleksibilitas yang tinggi dalam proses 

pengumpulan data. Peneliti dapat mengadaptasi dan menyesuaikan pertanyaan serta metode 

pengumpulan data sesuai dengan responden dan konteks yang diteliti.6 Hal ini 

memungkinkan peneliti untuk mendapatkan informasi yang lebih dalam dan kontekstual, 

yang sering kali terlewat dalam metode yang lebih terstruktur. Kelebihan lain dari 

pendekatan ini adalah kemampuannya untuk menghadirkan suara dan pengalaman 

partisipan dalam cara yang lebih menonjol, menciptakan ruang untuk memahami realitas 

sosial yang beragam. 

Berbagai metode analisis juga digunakan dalam penelitian deskriptif kualitatif, seperti 

analisis tematik dan analisis konten. Analisis tematik, misalnya, berfungsi untuk 

mengidentifikasi pola atau tema dalam data yang terkumpul, sehingga peneliti dapat menarik 

kesimpulan yang informatif dari hasil analisis tersebut. Saat menggunakan metode ini, 

peneliti perlu menganggap data sebagai sumber yang memberikan wawasan tentang makna, 

konteks, dan pengalaman partisipan.7 

Meskipun pendekatan deskriptif kualitatif menawarkan banyak keuntungan, peneliti 

tetap harus waspada terhadap potensi bias subjektif. Oleh karena itu, penting untuk menjaga 

transparansi dalam proses penelitian dan analisis data, serta melibatkan pemeriksaan silang 

dengan sumber lain untuk meningkatkan validitas hasil. Standar pelaporan yang jelas dan 

rinci juga disarankan untuk memastikan bahwa hasil penelitian dapat dinilai dan dipahami 

dengan lebih baik oleh pembaca dan praktisi lain.8 

Dalam kesimpulan, metode deskriptif kualitatif memberikan pendekatan yang kaya dan 

mendalam untuk memahami fenomena sosial, dengan kemampuan untuk menangkap 

 
5 Mojtaba Vaismoradi, Hannele Turunen, and Terese Bondas, “Content Analysis and Thematic Analysis: 

Implications for Conducting a Qualitative Descriptive Study,” Nursing and Health Sciences 15, no. 3 (2013): 398–405, 
https://doi.org/10.1111/nhs.12048. 

6 Megan Woods et al., “Advancing Qualitative Research Using Qualitative Data Analysis Software (QDAS)? 
Reviewing Potential Versus Practice in Published Studies Using ATLAS.Ti and NVivo, 1994–2013,” Social Science 
Computer Review 34, no. 5 (2016): 597–617, https://doi.org/10.1177/0894439315596311. 

7 Rudolf R Sinkovics and Eva A Alfoldi, “Progressive Focusing and Trustworthiness in Qualitative Research,” 
Management International Review 52, no. 6 (2012): 817–45, https://doi.org/10.1007/s11575-012-0140-5. 

8 Bridget C O’Brien et al., “Standards for Reporting Qualitative Research,” Academic Medicine 89, no. 9 (2014): 
1245–51, https://doi.org/10.1097/acm.0000000000000388. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   348 
 
  
 

kompleksitas dan nuansa yang sering kali hilang dalam pendekatan penelitian yang lebih 

kuantitatif. Dengan pengaplikasian yang tepat, metode ini dapat menghasilkan wawasan yang 

signifikan dan bermanfaat dalam studi tentang isu-isu sosial, budaya, dan kesehatan. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

A. Pokok-pokok ajaran Aswaja bidang Akidah (Asy’ari dan Maturidi) 

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) sebagai paham teologis dalam Islam menekankan 

prinsip akidah yang moderat dan inklusif, dan ditandai oleh dua aliran utama, yaitu 

Asy’ari dan Maturidi. Baik Asy’ari maupun Maturidi berkontribusi dalam membentuk 

pemahaman akidah yang kokoh dalam masyarakat Muslim, di mana keduanya saling 

melengkapi meskipun memiliki nuansa pendekatan yang berbeda. 

1. Teologi Asy’ari 

Aliran ini, yang didirikan oleh Abu Hasan al-Asy’ari, memfokuskan pada penegasan 

bahwa wahyu dari Al-Qur'an dan Hadis adalah sumber utama pengetahuan tentang Allah 

dan akidah. Dalam pandangan Asy’ari, akal manusia memiliki batasan dan tidak dapat 

sepenuhnya memahami hakikat Allah. Oleh karena itu, ajaran ini menegaskan 

pentingnya menerima sifat-sifat Allah sebagaimana tertuang dalam wahyu tanpa 

menyamakan-Nya dengan makhluk atau menggunakan cara pemahaman yang dapat 

menimbulkan kesesatan, seperti antropomorfisme. Konsep ini mencerminkan upaya 

untuk menjaga kemurnian iman dengan mempertahankan kepercayaan pada sifat-sifat 

Allah yang otentik dan tidak terdistorsi oleh logika manusia.9 

2. Teologi Maturidi 

Berbeda dengan Asy’ari, Maturidi, yang didirikan oleh Abu Mansur al-Maturidi, 

mengangkat peranan akal dalam memahami keimanan. Dalam pendekatannya, Maturidi 

menekankan bahwa akal memiliki fungsi penting sebagai pelengkap wahyu dalam 

menemukan kebenaran. Ia berargumen bahwa seseorang dapat mencapai keyakinan 

yang lebih dalam dengan memahami iman secara rasional. Maturidi berusaha 

mengharmoniskan antara wahyu dan akal, dengan mengakui bahwa realitas iman 

mengharuskan adanya pengertian yang mendalam terhadap argumen dan alasan yang 

mendasari ajaran agama. Ini memberikan dampak positif terhadap individu dalam 

 
9 Ahmad C Rofiq, “Argumentasi Hasyim Asy’ari Dalam Penetapan Ahlus Sunnah Wal Jama’ah Sebagai Teologi 

Nahdlatul Ulama,” Kontemplasi Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 1 (2017), 
https://doi.org/10.21274/kontem.2017.5.1.21-48. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   349 
 
  
 

perjalanan spiritual mereka, membuatnya lebih relevan dan berdaya saing dalam 

konteks budaya yang terus berkembang.10 

3. Persatuan dalam Ajaran 

Meskipun menunjukkan perbedaan metodologis, baik Asy’ari maupun Maturidi 

memiliki tujuan yang sama, yaitu menjaga kemurnian iman dan membangun karakter 

moral yang tinggi di kalangan umat Islam. Ajaran Aswaja dalam konteks pendidikan di 

Indonesia menjadi sarana untuk meningkatkan pemahaman keagamaan yang moderat, 

menekankan nilai-nilai toleransi serta kerukunan sosial di tengah masyarakat yang 

plural. Oleh karena itu, integrasi ajaran-ajaran ini dalam pendidikan formal perlu 

ditonjolkan sehingga generasi mendatang mampu menghadapi tantangan moral dan 

sosial dengan lebih baik.11 

4. Pendidikan Berbasis Akidah 

Pendekatan pendidikan yang dibangun di atas akidah Aswaja sangatlah penting, 

khususnya bagi generasi muda. Lembaga pendidikan formal seperti madrasah dan 

sekolah umum harus memasukkan nilai-nilai Asy’ari dan Maturidi ke dalam kurikulum 

mereka. Siswa tidak hanya dibekali pengetahuan teoritis, tetapi juga diajarkan untuk 

menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pengajaran yang adaptif dan 

inovatif termasuk penggunaan pengajaran kooperatif dan media interaktif, tujuan 

pendidikan akidah bisa terlaksana dengan baik. Ini membantu siswa untuk 

mengembangkan sikap kritis dan responsif terhadap situasi yang dihadapi dalam 

masyarakat.12 

5. Implementasi Ajaran dalam Kehidupan Sehari-hari 

Ajaran Aswaja yang dianut tidak hanya berdampak pada pemahaman religius 

tetapi juga terhadap perilaku sehari-hari umat. Nilai-nilai akidah yang ditanamkan, 

seperti toleransi, kasih sayang, dan keadilan, harus tercermin dalam setiap tindakan 

individu. Hal ini mempromosikan rasa saling menghargai dan persaudaraan di antara 

umat beragama, yang esensial dalam menjaga keharmonian dan membuat masyarakat 

 
10 Nur A Istifarin et al., “Teologi Sunni: Perbedaan Teologi Asy’ari Dan Maturidi,” Journal of Islamic Thought 

and Philosophy 2, no. 1 (2023): 102–27, https://doi.org/10.15642/jitp.2023.2.1.102-127. 
11 Shodiq Shodiq, “Transmisi Ideologi Ahlussunnah Wal Jama’ah: Studi Evaluasi Pembelajaran Ke-Nu-an Di 

SMA Al-Ma’ruf Kudus,” Nadwa Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2015): 183–98, 
https://doi.org/10.21580/nw.2015.9.2.523. 

12 Kholid Thohiri, “A Paradigm Shift of ‘Aswaja an-Nahdliyyah,’” Epistemé Jurnal Pengembangan Ilmu 
Keislaman 14, no. 2 (2019): 305–26, https://doi.org/10.21274/epis.2019.14.2.305-326. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   350 
 
  
 

lebih beradab. Dalam konteks yang lebih luas, pengamalannya menjadi kunci untuk 

membangun masyarakat yang tidak hanya religius, tetapi juga moderat dan inklusif.13 

 

B. Pokok-pokok ajaran Aswaja bidang Fiqih (Madzhab Hanafi, Maliki, Syafi’i dan 

Hambali) 

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) menguasai berbagai aspek ajaran Islam, termasuk 

fiqih, yang merupakan salah satu pilar utama dalam praktek beragama. Keempat 

madzhab fiqih yang dikenal dalam tradisi Aswaja - Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hambali - 

menawarkan pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi dalam pengambilan 

keputusan hukum. Dalam kajian ini, akan dibahas pokok-pokok ajaran fiqih dari masing-

masing madzhab yang berperan penting dalam pengembangan hukum Islam. 

1. Madzhab Hanafi 

Didirikan oleh Imam Abu Hanifah, madzhab Hanafi dikenal dengan 

pendekatan yang rasional dan fleksibel. Mengutamakan ijtihad dan akal, madzhab 

ini mengizinkan penggunaan analogi (qiyas) dan opini pribadi (ra'y) dalam 

menentukan hukum. Dalam berbagai situasi, madzhab Hanafi mendorong untuk 

mempertimbangkan konteks masyarakat, yang membantu dalam mengakomodasi 

praktik yang relevan dengan kebutuhan umat. Hal ini terlihat dalam praktik wakaf, 

dimana madzhab ini mengakui sifat fleksibilitas dalam pengelolaan aset wakaf, 

seperti yang diungkapkan dalam penelitian pemikiran hukum.14 

2. Madzhab Maliki 

Didirikan oleh Imam Malik bin Anas, madzhab Maliki menekankan pentingnya 

praktik masyarakat Madinah sebagai sumber hukum. Imam Malik percaya bahwa 

tradisi masyarakat dapat digunakan sebagai referensi yang valid dalam 

pengambilan keputusan hukum. Praktik ini mendasari setiap fatwa yang 

dikeluarkan oleh para ulama madzhab Maliki, yang cenderung konservatif namun 

responsif terhadap perubahan sosial. Penggunaan kaidah adat yang arif dan sesuai 

 
13 Rusli Rusli and Fachri Muhtadi, “Sejarah Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Perti) Dalam Mengembangkan 

Pendidikan Islam Di Minangkabau Pada Awal Abad XX,” Tarikhuna Journal of History and History Education 4, no. 1 
(2021): 74–83, https://doi.org/10.15548/thje.v3i1.2946. 

14 Nur M Solichin, “Temporary Waqf as a Study of Fiqh Muamalah (Juridical Thoughts and Possibility of Its 
Implementation),” Az Zarqa Jurnal Hukum Bisnis Islam 14, no. 2 (2022): 243, 
https://doi.org/10.14421/azzarqa.v14i2.2704. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   351 
 
  
 

konteks lokal sangat diapresiasi dalam madzhab ini, membentuk pandangan 

hukum yang memperhatikan keseimbangan antara teks dan konteks.15 

3. Madzhab Syafi’i 

Dikenal karena sistematika dan ketegasannya, madzhab Syafi'i yang didirikan 

oleh Imam al-Syafi’i menempatkan wahyu sebagai sumber utama hukum. 

Penggunaan Al-Qur'an dan Hadis yang kuat menjadi ciri khas madzhab ini. 

Pemahaman ini diterapkan secara ketat namun tetap adaptif. Ciri khas ini juga 

mencakup perdebatan di dalam dan antara madzhab berkenaan dengan masalah-

masalah seperti mahar, khulu', dan akad nikah, dalam konteks rumah tangga. 

Sejalan dengan itu, madzhab Syafi'i banyak diadopsi dalam berbagai undang-

undang dan regulasi di negara-negara Muslim, termasuk di Indonesia. 

4. Madzhab Hambali 

Didirikan oleh Imam Ahmad bin Hambal, madzhab ini dikenal dengan 

ketegasan dalam penerapan hukum-hukum Islam. Menekankan pada teks dan 

menghindari penafsiran yang luas, madzhali cenderung mengambil pandangan 

konservatif terkait berbagai masalah fiqih. Meskipun lebih banyak dianut oleh 

kalangan tertentu di Arab Saudi, ajaran Hambali memiliki dampak signifikan dalam 

membuat keputusan hukum yang berbasis tiada kompromi. Dalam hal ini, 

pemahaman tentang konsep fikih seperti khulu', perceraian, dan pewarisan diatur 

dengan ketat. 

5. Persatuan dalam Keragaman 

Keberadaan empat madzhab ini memberikan warna dan keragaman dalam 

praktik fiqih di dunia Muslim. Meskipun terdapat perbedaan dalam metode dan 

aplikasi hukum, semua madzhab bertujuan untuk merespon konteks sosial dan 

kebutuhan umat. Pendidikan fiqih yang menekankan pengenalan terhadap 

keempat madzhab harus dimasukkan dalam kurikulum lembaga pendidikan Islam 

untuk membekali siswa dengan pemahaman menyeluruh mengenai dinamika 

hukum Islam dan mendorong sikap saling menghormati antar madzhab.16 

6. Implementasi dalam Kehidupan Masyarakat 

 
15 Moh Abdullah, Mohammad Salik, and Muchlis Muchlis, “Pendidikan Enterpreunersip Berbasis Pesantren 

Di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan.,” Ulumuna Jurnal Studi Keislaman 9, no. 2 (2024): 264–
77, https://doi.org/10.36420/ju.v9i2.7199. 

16 M K H Asy’ari, “Kompilasi Hukum Islam Sebagai Fiqh Lintas Madzhab Di Indonesia,” Al-Ihkam Jurnal 
Hukum & Pranata Sosial 7, no. 2 (2014): 234–46, https://doi.org/10.19105/al-lhkam.v7i2.326. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   352 
 
  
 

Pemanfaatan ajaran fiqih yang terkandung dalam madzhab-madzhab ini 

bersifat fundamental dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. Misalnya, dalam 

praktik jual beli, pernikahan, dan penyelesaian sengketa, ajaran dari keempat 

madzhab ini memberikan panduan yang jelas dan aplikatif. Implementasi prinsip-

prinsip ini dalam masyarakat tahan terhadap pengaruh perubahan sosial dan 

budaya, menjadikan hukum Islam relevan dalam berbagai konteks, termasuk di 

Indonesia (Fakhruddin, 2020; Ihya’, 2019).17 

Dengan demikian, ajaran fiqih Aswaja yang diintegrasikan dari empat madzhab besar ini tidak 

hanya membentuk pemahaman hukum yang mendalam tetapi juga mengajak umat untuk 

lebih menghargai keberagaman. Praktek fiqih yang moderat dan inklusif ini diharapkan dapat 

memperkuat kohesi sosial dan integritas umat di tengah masyarakat yang majemuk.  

 

C. Pokok-pokok Aswaja bidang Tasawwuf (Imam Ghozali, al-Baghdady) 

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) menghargai tasawwuf sebagai salah satu aspek 

penting dalam praktik spiritual Islam. Dalam bidang ini, dua tokoh yang sangat 

berpengaruh adalah Imam Ghazali dan al-Baghdadi. Keduanya memberikan kontribusi 

signifikan dalam memperkaya pemahaman tasawwuf, yang berfungsi sebagai upaya 

untuk mendekatkan diri kepada Allah. Berikut adalah pokok-pokok ajaran tasawwuf 

yang diusung oleh kedua tokoh ini. 

1. Imam Ghazali 

Sebagai seorang teolog, filsuf, dan sufi, Imam Ghazali dikenal melalui karya-

karyanya yang monumental seperti "Ihya Ulum al-Din". Dalam kitab ini, Ghazali 

menggabungkan aspek fiqih, akidah, dan tasawwuf dalam suatu sistematika yang 

harmonis. Ia menekankan pentingnya purification of the heart (tazkiyyah al-nafs) dan 

memahami hakikat kehidupan spiritual sebagai langkah untuk mendekatkan diri 

kepada Allah. Ghazali mengemukakan ide bahwa kehidupan yang bermakna adalah 

kehidupan yang dikendalikan oleh akhlak yang baik, serta menitikberatkan aspek 

pengendalian diri yang terlihat dalam perilaku sehari-hari (.18 Ghazali juga 

 
17 Fakhruddin Fakhruddin, “Pengaruh Mazhab Dalam Regulasi Wakaf Di Indonesia,” Jurisdictie Jurnal Hukum 

Dan Syariah 10, no. 2 (2020): 253, https://doi.org/10.18860/j.v10i2.8225. 
18 Ahmad Bukhori and Amatul Jadidah, “Ideologi Dan Aqidah Aswaja an Nahdliyah,” Jurnal Studi Pesantren 

3, no. 1 (2023): 18–32, https://doi.org/10.35897/studipesantren.v3i1.907. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   353 
 
  
 

menekankan pada pentingnya pengalaman batin sebagai alat untuk memahami 

Tuhan dan berinteraksi dengan-Nya. 

2. Al-Baghdadi 

Nama lengkapnya adalah Abu al-Qasim al-Junaidi al-Baghdadi; ia merupakan 

salah satu tokoh fundamental dalam pengembangan tasawwuf. Al-Baghdadi 

menekankan pentingnya pengalaman langsung (mukasyafah) dalam memahami 

realitas hakikati dan menemukan makna kehidupan. Dalam ajaran-ajarannya, ia 

membahas prinsip-prinsip seperti fana' (kebangkitan jiwa dari ikatan materi) dan 

baqa' (kekekalan bersama Allah). Tasawwuf menurut al-Baghdadi melibatkan 

pengorbanan diri dan penyerahan total kepada kehendak Allah, dengan tujuan 

mencapai kesatuan spiritual dengan-Nya. Ini menunjukkan bahwa tasawwuf adalah 

perjalanan transformasi spiritual yang harus dilakukan oleh setiap individu untuk 

menjadi lebih baik dan lebih dekat dengan Sang Pencipta.19 

3. Persatuan Dalam Kegiatan Tasawwuf 

Kedua tokoh ini, Ghazali dan al-Baghdadi, berbagi pandangan bahwa 

pengembangan spiritual harus diimbangi dengan pengetahuan dan praktik agama 

yang sahih. Ghazali mengemukakan bahwa ilmu fiqih dan akidah tidak dapat 

dipisahkan dari tasawwuf, sementara al-Baghdadi menekankan bahwa tasawwuf 

yang tulus akan mampu memberikan pencerahan pada pembelajaran hukum. 

Pendekatan ini mengedepankan integrasi antara aspek eksternal (hukum) dan 

internal (spiritual), menciptakan keseimbangan yang dibutuhkan untuk hidup 

sebagai seorang Muslim yang ideal. 

4. Pengamalan Tasawwuf dalam Kehidupan Sehari-hari 

Konsep tasawwuf yang diajarkan oleh Ghazali dan al-Baghdadi harus 

diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. Salah satu bentuk 

pengamalannya adalah dengan melakukan dzikir, introspeksi, dan pengendalian diri, 

yang mengarah kepada peningkatan akhlak dan budi pekerti. Melalui pengamalan 

tasawwuf, individu diharapkan dapat menemukan kedamaian batin, dan lebih 

mampu menghadapi problematika kehidupan dengan lebih tenang.20 Pendidikan 

tasawwuf dalam konteks Aswaja seharusnya mendapatkan perhatian yang cukup 

 
19 Bukhori and Jadidah. 
20 Bukhori and Jadidah. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   354 
 
  
 

agar generasi muda dapat memahami dan mengaplikasikan nilai-nilai spiritual 

dalam keseharian mereka. 

5. Relevansi Tasawwuf di Zaman Kontemporer 

Dalam konteks modern saat ini, ajaran tasawwuf masih relevan untuk membantu 

individu menghadapi berbagai tantangan dan stres yang dihadapi dalam kehidupan. 

Nilai-nilai spiritual yang ditanamkan oleh tasawwuf dapat menjadikan individu lebih 

tinggi akhlaknya, mampu bersikap toleran, dan peka terhadap lingkungan sosial. 

Hadirnya pendekatan Aswaja dalam tasawwuf diharapkan dapat membentuk 

individu yang tidak hanya religius, tetapi juga berperan aktif dalam menciptakan 

masyarakat yang harmonis dan penuh kasih. 

Dengan menekankan nilai-nilai tasawwuf yang dikembangkan oleh Imam Ghazali dan al-

Baghdadi, diharapkan umat Islam dapat memiliki pemahaman yang lebih baik mengenai 

hubungan antara iman, amalan, dan akhlak. Pendekatan ini sangat penting dalam membentuk 

karakter positif dalam masyarakat, yang merupakan wujud nyata dari ajaran Ahlussunnah 

wal Jamaah. 

 

KESIMPULAN 

Pokok-pokok ajaran Ahlussunah wa al-jama’ah, yaitu kesatuan antara aqidah, fiqih dan 

tasawuf akan menempatkan manusia pada kedudukan dan derajat yang sempurna di mata Allah. 

Aspek syariah ini dikenal dengan amalan lahiriyah yang lebih banyak berkaitan dengan soal akal, 

sedangkan yang lebih sempurna berkaitan dengan hal batiniah dengan menggabungkan dua 

aspek tersebut yang kemudian pada akhirnya akan mencapai cita-cita Islam yang sangat tinggi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   355 
 
  
 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdullah, Moh, Mohammad Salik, and Muchlis Muchlis. “Pendidikan Enterpreunersip Berbasis 
Pesantren Di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan.” Ulumuna Jurnal 
Studi Keislaman 9, no. 2 (2024): 264–77. https://doi.org/10.36420/ju.v9i2.7199. 

Asy’ari, M K H. “Kompilasi Hukum Islam Sebagai Fiqh Lintas Madzhab Di Indonesia.” Al-Ihkam 
Jurnal Hukum & Pranata Sosial 7, no. 2 (2014): 234–46. https://doi.org/10.19105/al-
lhkam.v7i2.326. 

Bukhori, Ahmad, and Amatul Jadidah. “Ideologi Dan Aqidah Aswaja an Nahdliyah.” Jurnal Studi 
Pesantren 3, no. 1 (2023): 18–32. https://doi.org/10.35897/studipesantren.v3i1.907. 

Ehwanudin, Ehwanudin, Irhamudin Irhamudin, and Adi Wijaya. “Relevansi Konsep Pendidikan 
Aswaja Anahdliyah Era Industry 4.0 Dan Society 5.0  Di Pendidikan Tinggi Islam.” Berkala 
Ilmiah Pendidikan 2, no. 2 (2022): 94–104. https://doi.org/10.51214/bip.v2i2.420. 

Fahmi, Muhammad. “Pendidikan Aswaja Nu Dalam Konteks Pluralisme.” Jurnal Pendidikan 
Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 1, no. 1 (2016): 161. 
https://doi.org/10.15642/jpai.2013.1.1.161-179. 

Fakhruddin, Fakhruddin. “Pengaruh Mazhab Dalam Regulasi Wakaf Di Indonesia.” Jurisdictie 
Jurnal Hukum Dan Syariah 10, no. 2 (2020): 253. https://doi.org/10.18860/j.v10i2.8225. 

Istifarin, Nur A, Zavira O Nurnajib, Mukhammad Alfani, and Siti Vidityas. “Teologi Sunni: 
Perbedaan Teologi Asy’ari Dan Maturidi.” Journal of Islamic Thought and Philosophy 2, no. 
1 (2023): 102–27. https://doi.org/10.15642/jitp.2023.2.1.102-127. 

Masriah, Masriah, Anisa Nuraini, Singgih Sugiarti, Siti Soleha, and Sri Watini. “Implementasi 
Model ATIK Dalam Mengembangkan Kemampuan Motorik Kasar Dengan Kegiatan 
Bermain Engklek Di TK IT Al-Mufid.” Jiip - Jurnal Ilmiah Ilmu Pendidikan 6, no. 11 (2023): 
8481–86. https://doi.org/10.54371/jiip.v6i11.3145. 

O’Brien, Bridget C, Ilene Harris, Thomas J Beckman, Darcy A Reed, and David A Cook. 
“Standards for Reporting Qualitative Research.” Academic Medicine 89, no. 9 (2014): 
1245–51. https://doi.org/10.1097/acm.0000000000000388. 

Pangeran, Giman B, Subiantoro Subiantoro, Nur Rohman, and Rendi Sutekno. “Aktualisasi 
Nilai-Nilai Ahlussunnah Wal Jamaah Masyarakat Kampung Sumber Makmur.” Tapis Jurnal 
Penelitian Ilmiah 6, no. 1 (2022): 41. https://doi.org/10.32332/tapis.v6i1.5245. 

Rofiq, Ahmad C. “Argumentasi Hasyim Asy’ari Dalam Penetapan Ahlus Sunnah Wal Jama’ah 
Sebagai Teologi Nahdlatul Ulama.” Kontemplasi Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 1 
(2017). https://doi.org/10.21274/kontem.2017.5.1.21-48. 

Rusli, Rusli, and Fachri Muhtadi. “Sejarah Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Perti) Dalam 
Mengembangkan Pendidikan Islam Di Minangkabau Pada Awal Abad XX.” Tarikhuna 
Journal of History and History Education 4, no. 1 (2021): 74–83. 
https://doi.org/10.15548/thje.v3i1.2946. 

Shodiq, Shodiq. “Transmisi Ideologi Ahlussunnah Wal Jama’ah: Studi Evaluasi Pembelajaran 
Ke-Nu-an Di SMA Al-Ma’ruf Kudus.” Nadwa Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2015): 183–
98. https://doi.org/10.21580/nw.2015.9.2.523. 

Sinkovics, Rudolf R, and Eva A Alfoldi. “Progressive Focusing and Trustworthiness in 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025 

 

 
   356 
 
  
 

Qualitative Research.” Management International Review 52, no. 6 (2012): 817–45. 
https://doi.org/10.1007/s11575-012-0140-5. 

Solichin, Nur M. “Temporary Waqf as a Study of Fiqh Muamalah (Juridical Thoughts and 
Possibility of Its Implementation).” Az Zarqa Jurnal Hukum Bisnis Islam 14, no. 2 (2022): 
243. https://doi.org/10.14421/azzarqa.v14i2.2704. 

Thohiri, Kholid. “A Paradigm Shift of ‘Aswaja an-Nahdliyyah.’” Epistemé Jurnal Pengembangan 
Ilmu Keislaman 14, no. 2 (2019): 305–26. https://doi.org/10.21274/epis.2019.14.2.305-
326. 

Vaismoradi, Mojtaba, Hannele Turunen, and Terese Bondas. “Content Analysis and Thematic 
Analysis: Implications for Conducting a Qualitative Descriptive Study.” Nursing and Health 
Sciences 15, no. 3 (2013): 398–405. https://doi.org/10.1111/nhs.12048. 

Woods, Megan, Trena M Paulus, David P Atkins, and Rob Macklin. “Advancing Qualitative 
Research Using Qualitative Data Analysis Software (QDAS)? Reviewing Potential Versus 
Practice in Published Studies Using ATLAS.Ti and NVivo, 1994–2013.” Social Science 
Computer Review 34, no. 5 (2016): 597–617. 
https://doi.org/10.1177/0894439315596311. 

 


