AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Pokok-Pokok Ajaran Aswaja: Bidang Akidah (Asy’ari Dan Maturidi),
Bidang Figh (Madzhab Hanafi, Maliki, Syafi’'i Dan Hambali), Bidang
Tasawwuf (Imam Ghozali, Imam Junaid Al-Baghdady)

Muhamad Muliyono?), Saifuddin?), Agustin3), Miftakhul Jannah4
Umuhammadmulyono83@admin.smp.belajar.id, 3tinagus0801@gmail.com,

49miftakhuljannah1796@gmail.com,
1234)Universitas Islam Raden Rahmat Malang

Abstract. Pokok ajaran aswaja dapat diartikan sebagai sebuah prinsip yang
mendasari sebuah pemikiran didalam agama Islam, yang utamanya ada di Indonesia.
Sedangkan pengertian aswaja sendiri adalah suatu cara dalam bersikap ataupun
berfikir dalam mengamalkan dan memahami sebuah ajaran Islam yang toleran dan
seimbang. Pokok-pokok ajaran aswaja diantaranya adalah dalam bidang aqidah.
Dalam bidang tersebut, aswaja mengikuti paham yang dirumuskan oleh al-Asy’ari dan
Maturidi. Ciri-ciri aswaja dalam bidang akidah adalah mengedepankan antara dalil
naqli dan aqli. Naqli yang dimaksud adalah AlQur’an, sedangkan Aqli adalah cara
berfikir sehat atau akal sehat. Ciri yang kedua adalah yakin bahwa Tuhan itu Esa atau
satuy, tidak ada yang bisa menyerupai-Nya. Ciri yang ketiga adalah tidak semena-mena
mengkafirkan sesama makhluk karena sebuah perbedaan furu’. Pokok-pokok ajaran
aswaja dalam bidang fikih atau kata lain hukum Islam mengikuti madzhab Hanafi,
Maliki, Syafi'i dan Hambali. Pada pokok ajaran ini, awaja lebih mengedepankan dan
menekankan pentingnya sebuah ijtihad, giyas dan ijma’ dalam hal menetapkan
hukum Islam dan juga tetap menghormati perbedaan keyakinan atau pendapat.
Metode yang digunakan penulis adalah metode deskriptif dengan pendekatan
kualitatif. Metode ini bertujuan untuk memberikan gambaran rinci mengenai
fenomena yang diteliti, dengan fokus pada pengertian dan interpretasi subjektif dari
perspektif individu atau kelompok yang terlibat. Dalam konteks ini, data yang
dikumpulkan biasanya bersifat naratif dan dapat diperoleh melalui wawancara,
observasi, atau dokumentasi. Pokok-pokok ajaran aswaja dalam bidang tasawuf atau
etika dan spiritual. Hasil penelitian menunjukkan tokoh dalam bidang tasawauf
diantaranya adalah Imam Ghazali dan Imam Junaid. Fokus aswaja dalam bidang
tasawuf adalah pembentukan dan penekanan terhadap akhlak mulia. Pokok-pokok
ajaran Ahlussunah wa al-jama’ah, yaitu kesatuan antara aqidah, figih dan tasawuf
akan menempatkan manusia pada kedudukan dan derajat yang sempurna di mata
Allah.

Kata kunci: Ajaran Aswaja, Akidah, Fikih, Tasawuf

Abstract. The core teachings of Aswaja can be interpreted as a principle that underlies
Islamic thought, primarily in Indonesia. The term Aswaja itself refers to a way of
behaving or thinking in practicing and understanding Islamic teachings that are
tolerant and balanced. The core teachings of Aswaja include the field of agidah. In this
field, Aswaja follows the doctrines formulated by al-Asy’ari and Maturidi. The
characteristics of Aswaja in the field of creed emphasize the balance between textual
evidence (naqli) and rational evidence (aqli). Naqli refers to the Quran, while aqli refers
to sound reasoning or rational thought. The second characteristic is the belief that God

P

Bumah Jurnal 344

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang


mailto:muhammadmulyono83@admin.smp.belajar.id
mailto:tinagus0801@gmail.com
mailto:miftakhuljannah1796@gmail.com

AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

is One, and there is nothing that can resemble Him. The third characteristic is not
arbitrarily declaring others as unbelievers due to differences in minor issues. The core
teachings of Aswaja in the field of fiqh, or Islamic law, follow the Hanafi, Maliki, Shafi'i,
and Hambali schools of thought. In these core teachings, Aswaja emphasizes the
importance of ijtihad, qiyas, and ijma’ in determining Islamic law while also respecting
differences in belief or opinion. The method used by the author is a descriptive method
with a qualitative approach. This method aims to provide a detailed description of the
phenomenon being studied, with a focus on the subjective understanding and
interpretation from the perspective of the individuals or groups involved. In this context,
the data collected is usually narrative in nature and can be obtained through interviews,
observation, or documentation. The main teachings of Aswaja in the field of Sufism or
ethics and spirituality. The research results show that prominent figures in the field of
Sufism include Imam Ghazali and Imam Junaid. The focus of Aswaja in the field of Sufism
is the formation and emphasis on noble character. The core teachings of Ahlussunah wa
al-jama’ah, which emphasize the unity of creed, jurisprudence, and Sufism, place
humanity in a perfect position and rank in the eyes of Allah.

Keywords: Aswaja Teachings, Creed, Jurisprudence, Sufism

PENDAHULUAN

Ajaran Islam yang dibawa oleh Rasulullah Saw., telah melalui perjalananyang panjang.
Pasca wafatnya Rasulullah Saw., bermunculan firqah-firqah (golongan-golongan) dalam umat
Islam, yang satu dan lainnya sulit didamaikan apalagi dipersatukan. Nahdhatul Ulama (NU)
yang berpaham Ahlussunah wal Jama’ah memiliki tanggung jawab besar dalam rangka
melindungi umat Islam tetap berada dalam tuntunan ajaran Islam yang lurus.

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) merupakan salah satu tradisi teologis yang penting
dalam konteks Islam, terutama yang berakar kuat pada budaya dan masyarakat di Indonesia.
Paham ini tidak hanya bertumpu pada pemahaman religius yang murni, tetapi juga
berinteraksi dengan nilai-nilai kultural lokal, menciptakan suatu corak ritual dan pendidikan
yang khas. Penanaman nilai-nilai Aswaja dalam pendidikan menjadi penting untuk
membentuk karakter generasi muda yang moderat dan toleran, sejalan dengan visi
kebangsaan yang menghargai perbedaan di tengah masyarakat yang pluralistik. 1

Tradisi Aswaja dalam pendidikan diarahkan untuk menumbuhkan kedamaian dan
kerukunan antar sesama, terlepas dari latar belakang berbeda. Dalam konteks ini, pendidikan
Aswaja bertujuan untuk mendidik generasi muda agar memahami dan menginternalisasi

nilai-nilai yang diajarkan dalam Islam, termasuk pemahaman fungsi dan perjuangan umat

1 Muhammad Fahmi, “Pendidikan Aswaja Nu Dalam Konteks Pluralisme,” Jurnal Pendidikan Agama Islam
(Journal of Islamic Education Studies) 1,no. 1 (2016): 161, https://doi.org/10.15642/jpai.2013.1.1.161-179.

P

Bumah Jurnal 345

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Muslim dalam masyarakat. Pendidikan yang berlandaskan pada Aswaja berfokus pada
pengembangan moral, akhlak, dan sikap toleran terhadap sesama.2 Sebagai contoh, di
berbagai madrasah dan lembaga pendidikan keagamaan, kurikulum sering kali termasuk
ajaran Aswaja sebagai strategi untuk melawan radikalisasi dan mempromosikan pola pikir
moderat.

Peran penting pendidikan Aswaja juga terlihat dalam pengembangan karakter yang
seimbang, melalui pendekatan yang melibatkan banyak aktor, termasuk pendidik, siswa, serta
orang tua. Dengan demikian, implementasi pendidikan Aswaja tidak hanya berhenti pada
teori, tetapi juga pada praktik nyata yang terlihat dalam kehidupan sehari-hari, seperti
melalui keikutsertaan siswa dalam kegiatan keagamaan dan sosial di komunitas mereka.3

Lebih jauh, nilai-nilai dalam ajaran Aswaja diharapkan dapat diperkuat melalui
berbagai bentuk pembelajaran yang konstruktif, yang mencakup metode pengajaran yang
interaktif, serta keterlibatan langsung siswa dalam kegiatan sosial yang mencerminkan nilai-
nilai Islam yang moderat dan damai. Dengan cara ini, pendidikan Aswaja tidak hanya menjadi
sarana untuk mengajarkan ilmu, tetapi juga membentuk karakter dan sikap serta
menginternalisasi nilai-nilai moral yang penting bagi generasi masa depan.* Tujuan penelitian
ini untuk mengetahui pokok-pokok ajaran aswaja dalam bidang akidah, fikih dan dalam bidang
tasawwuf sehingga pembaca dapat memahami ajaran-ajaran ahlussunah waljamaah yang

sebenarnya.

METODE

Metode yang digunakan penulis adalah metode deskriptif dengan pendekatan kualitatif.
Pendekatan deskriptif kualitatif merupakan metode penelitian yang mendalami fenomena
sosial atau budaya dengan cara mengumpulkan dan menganalisis data kualitatif. Metode ini
bertujuan untuk memberikan gambaran rinci mengenai fenomena yang diteliti, dengan fokus

pada pengertian dan interpretasi subjektif dari perspektif individu atau kelompok yang

2 Giman B Pangeran et al.,, “Aktualisasi Nilai-Nilai Ahlussunnah Wal Jamaah Masyarakat Kampung Sumber
Makmur,” Tapis Jurnal Penelitian IImiah 6, no. 1 (2022): 41, https://doi.org/10.32332 /tapis.v6i1.5245.

3 Masriah Masriah et al,, “Implementasi Model ATIK Dalam Mengembangkan Kemampuan Motorik Kasar
Dengan Kegiatan Bermain Engklek Di TK IT Al-Mufid,” Jiip - Jurnal llmiah I[Imu Pendidikan 6, no. 11 (2023): 8481-
86, https://doi.org/10.54371/jiip.v6i11.3145.

4 Ehwanudin Ehwanudin, Irhamudin Irhamudin, and Adi Wijaya, “Relevansi Konsep Pendidikan Aswaja
Anahdliyah Era Industry 4.0 Dan Society 5.0 Di Pendidikan Tinggi Islam,” Berkala Ilmiah Pendidikan 2, no. 2 (2022):
94-104, https://doi.org/10.51214/bip.v2i2.420.

P

Bumah Jurnal

Institut figama Islam Sunan Halijogo Halang

346




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

terlibat.> Dalam konteks ini, data yang dikumpulkan biasanya bersifat naratif dan dapat
diperoleh melalui wawancara, observasi, atau dokumentasi. Pendekatan ini sangat efektif
untuk mengeksplorasi konteks dan situasi kompleks yang sulit ditangkap oleh metode
kuantitatif.

Penelitian deskriptif kualitatif juga memberikan fleksibilitas yang tinggi dalam proses
pengumpulan data. Peneliti dapat mengadaptasi dan menyesuaikan pertanyaan serta metode
pengumpulan data sesuai dengan responden dan Kkonteks yang diteliti.¢ Hal ini
memungkinkan peneliti untuk mendapatkan informasi yang lebih dalam dan kontekstual,
yang sering kali terlewat dalam metode yang lebih terstruktur. Kelebihan lain dari
pendekatan ini adalah kemampuannya untuk menghadirkan suara dan pengalaman
partisipan dalam cara yang lebih menonjol, menciptakan ruang untuk memahami realitas
sosial yang beragam.

Berbagai metode analisis juga digunakan dalam penelitian deskriptif kualitatif, seperti
analisis tematik dan analisis konten. Analisis tematik, misalnya, berfungsi untuk
mengidentifikasi pola atau tema dalam data yang terkumpul, sehingga peneliti dapat menarik
kesimpulan yang informatif dari hasil analisis tersebut. Saat menggunakan metode ini,
peneliti perlu menganggap data sebagai sumber yang memberikan wawasan tentang makna,
konteks, dan pengalaman partisipan.”

Meskipun pendekatan deskriptif kualitatif menawarkan banyak keuntungan, peneliti
tetap harus waspada terhadap potensi bias subjektif. Oleh karena itu, penting untuk menjaga
transparansi dalam proses penelitian dan analisis data, serta melibatkan pemeriksaan silang
dengan sumber lain untuk meningkatkan validitas hasil. Standar pelaporan yang jelas dan
rinci juga disarankan untuk memastikan bahwa hasil penelitian dapat dinilai dan dipahami
dengan lebih baik oleh pembaca dan praktisi lain.8

Dalam kesimpulan, metode deskriptif kualitatif memberikan pendekatan yang kaya dan

mendalam untuk memahami fenomena sosial, dengan kemampuan untuk menangkap

5 Mojtaba Vaismoradi, Hannele Turunen, and Terese Bondas, “Content Analysis and Thematic Analysis:
Implications for Conducting a Qualitative Descriptive Study,” Nursing and Health Sciences 15,no. 3 (2013): 398-405,
https://doi.org/10.1111/nhs.12048.

6 Megan Woods et al,, “Advancing Qualitative Research Using Qualitative Data Analysis Software (QDAS)?
Reviewing Potential Versus Practice in Published Studies Using ATLAS.Ti and NVivo, 1994-2013,” Social Science
Computer Review 34,1n0.5 (2016): 597-617, https://doi.org/10.1177/0894439315596311.

7 Rudolf R Sinkovics and Eva A Alfoldi, “Progressive Focusing and Trustworthiness in Qualitative Research,”
Management International Review 52, no. 6 (2012): 817-45, https://doi.org/10.1007 /s11575-012-0140-5.

8 Bridget C O’'Brien et al,, “Standards for Reporting Qualitative Research,” Academic Medicine 89,n0.9 (2014):
1245-51, https://doi.org/10.1097 /acm.0000000000000388.

P

Bumah Jurnal 347

Institut figama Islam Sunan Halijogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

kompleksitas dan nuansa yang sering kali hilang dalam pendekatan penelitian yang lebih
kuantitatif. Dengan pengaplikasian yang tepat, metode ini dapat menghasilkan wawasan yang

signifikan dan bermanfaat dalam studi tentang isu-isu sosial, budaya, dan kesehatan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
A. Pokok-pokok ajaran Aswaja bidang Akidah (Asy’ari dan Maturidi)

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) sebagai paham teologis dalam Islam menekankan
prinsip akidah yang moderat dan inklusif, dan ditandai oleh dua aliran utama, yaitu
Asy’ari dan Maturidi. Baik Asy’ari maupun Maturidi berkontribusi dalam membentuk
pemahaman akidah yang kokoh dalam masyarakat Muslim, di mana keduanya saling
melengkapi meskipun memiliki nuansa pendekatan yang berbeda.

1. Teologi Asy’ari

Aliran ini, yang didirikan oleh Abu Hasan al-Asy’ari, memfokuskan pada penegasan

bahwa wahyu dari Al-Qur'an dan Hadis adalah sumber utama pengetahuan tentang Allah
dan akidah. Dalam pandangan Asy’ari, akal manusia memiliki batasan dan tidak dapat
sepenuhnya memahami hakikat Allah. Oleh karena itu, ajaran ini menegaskan
pentingnya menerima sifat-sifat Allah sebagaimana tertuang dalam wahyu tanpa
menyamakan-Nya dengan makhluk atau menggunakan cara pemahaman yang dapat
menimbulkan kesesatan, seperti antropomorfisme. Konsep ini mencerminkan upaya
untuk menjaga kemurnian iman dengan mempertahankan kepercayaan pada sifat-sifat
Allah yang otentik dan tidak terdistorsi oleh logika manusia.?
2. Teologi Maturidi

Berbeda dengan Asy’ari, Maturidi, yang didirikan oleh Abu Mansur al-Maturidi,
mengangkat peranan akal dalam memahami keimanan. Dalam pendekatannya, Maturidi
menekankan bahwa akal memiliki fungsi penting sebagai pelengkap wahyu dalam
menemukan kebenaran. Ia berargumen bahwa seseorang dapat mencapai keyakinan
yang lebih dalam dengan memahami iman secara rasional. Maturidi berusaha
mengharmoniskan antara wahyu dan akal, dengan mengakui bahwa realitas iman
mengharuskan adanya pengertian yang mendalam terhadap argumen dan alasan yang

mendasari ajaran agama. Ini memberikan dampak positif terhadap individu dalam

9 Ahmad C Rofiq, “Argumentasi Hasyim Asy’ari Dalam Penetapan Ahlus Sunnah Wal Jama’ah Sebagai Teologi
Nahdlatul Ulama,” Kontemplasi Jurnal IImu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 1 (2017),
https://doi.org/10.21274 /kontem.2017.5.1.21-48.

P

Bumah Jurnal

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang

348




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

perjalanan spiritual mereka, membuatnya lebih relevan dan berdaya saing dalam
konteks budaya yang terus berkembang.10
3. Persatuan dalam Ajaran
Meskipun menunjukkan perbedaan metodologis, baik Asy’ari maupun Maturidi
memiliki tujuan yang sama, yaitu menjaga kemurnian iman dan membangun karakter
moral yang tinggi di kalangan umat Islam. Ajaran Aswaja dalam konteks pendidikan di
Indonesia menjadi sarana untuk meningkatkan pemahaman keagamaan yang moderat,
menekankan nilai-nilai toleransi serta kerukunan sosial di tengah masyarakat yang
plural. Oleh karena itu, integrasi ajaran-ajaran ini dalam pendidikan formal perlu
ditonjolkan sehingga generasi mendatang mampu menghadapi tantangan moral dan
sosial dengan lebih baik.1!
4. Pendidikan Berbasis Akidah
Pendekatan pendidikan yang dibangun di atas akidah Aswaja sangatlah penting,
khususnya bagi generasi muda. Lembaga pendidikan formal seperti madrasah dan
sekolah umum harus memasukkan nilai-nilai Asy’ari dan Maturidi ke dalam kurikulum
mereka. Siswa tidak hanya dibekali pengetahuan teoritis, tetapi juga diajarkan untuk
menerapkannya dalam kehidupan sehari-hari. Melalui pengajaran yang adaptif dan
inovatif termasuk penggunaan pengajaran kooperatif dan media interaktif, tujuan
pendidikan akidah bisa terlaksana dengan baik. Ini membantu siswa untuk
mengembangkan sikap kritis dan responsif terhadap situasi yang dihadapi dalam
masyarakat.12
5. Implementasi Ajaran dalam Kehidupan Sehari-hari
Ajaran Aswaja yang dianut tidak hanya berdampak pada pemahaman religius
tetapi juga terhadap perilaku sehari-hari umat. Nilai-nilai akidah yang ditanamkan,
seperti toleransi, kasih sayang, dan keadilan, harus tercermin dalam setiap tindakan
individu. Hal ini mempromosikan rasa saling menghargai dan persaudaraan di antara

umat beragama, yang esensial dalam menjaga keharmonian dan membuat masyarakat

10 Nur A Istifarin et al,, “Teologi Sunni: Perbedaan Teologi Asy’ari Dan Maturidi,” Journal of Islamic Thought
and Philosophy 2,no. 1 (2023): 102-27, https://doi.org/10.15642 /jitp.2023.2.1.102-127.

11 Shodiq Shodiq, “Transmisi Ideologi Ahlussunnah Wal Jama’ah: Studi Evaluasi Pembelajaran Ke-Nu-an Di
SMA  Al-Ma’ruf  Kudus,” Nadwa Jurnal Pendidikan  Islam 9, no. 2  (2015): 183-98,
https://doi.org/10.21580/nw.2015.9.2.523.

12 Kholid Thohiri, “A Paradigm Shift of ‘Aswaja an-Nahdliyyah,” Epistemé Jurnal Pengembangan Ilmu
Keislaman 14, no. 2 (2019): 305-26, https://doi.org/10.21274 /epis.2019.14.2.305-326.

P

Bumah Jurnal

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang

349




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

lebih beradab. Dalam konteks yang lebih luas, pengamalannya menjadi kunci untuk

membangun masyarakat yang tidak hanya religius, tetapi juga moderat dan inklusif.13

B. Pokok-pokok ajaran Aswaja bidang Fiqih (Madzhab Hanafi, Maliki, Syafi’'i dan
Hambali)

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) menguasai berbagai aspek ajaran Islam, termasuk
figih, yang merupakan salah satu pilar utama dalam praktek beragama. Keempat
madzhab figih yang dikenal dalam tradisi Aswaja - Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hambali -
menawarkan pendekatan yang berbeda namun saling melengkapi dalam pengambilan
keputusan hukum. Dalam kajian ini, akan dibahas pokok-pokok ajaran figih dari masing-
masing madzhab yang berperan penting dalam pengembangan hukum Islam.

1. Madzhab Hanafi
Didirikan oleh Imam Abu Hanifah, madzhab Hanafi dikenal dengan
pendekatan yang rasional dan fleksibel. Mengutamakan ijtihad dan akal, madzhab
ini mengizinkan penggunaan analogi (qiyas) dan opini pribadi (ra'y) dalam
menentukan hukum. Dalam berbagai situasi, madzhab Hanafi mendorong untuk
mempertimbangkan konteks masyarakat, yang membantu dalam mengakomodasi
praktik yang relevan dengan kebutuhan umat. Hal ini terlihat dalam praktik wakaf,
dimana madzhab ini mengakui sifat fleksibilitas dalam pengelolaan aset wakaf,
seperti yang diungkapkan dalam penelitian pemikiran hukum.4
2. Madzhab Maliki
Didirikan oleh Imam Malik bin Anas, madzhab Maliki menekankan pentingnya
praktik masyarakat Madinah sebagai sumber hukum. Imam Malik percaya bahwa
tradisi masyarakat dapat digunakan sebagai referensi yang valid dalam
pengambilan keputusan hukum. Praktik ini mendasari setiap fatwa yang
dikeluarkan oleh para ulama madzhab Maliki, yang cenderung konservatif namun

responsif terhadap perubahan sosial. Penggunaan kaidah adat yang arif dan sesuai

13 Rusli Rusli and Fachri Muhtadi, “Sejarah Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Perti) Dalam Mengembangkan
Pendidikan Islam Di Minangkabau Pada Awal Abad XX,” Tarikhuna Journal of History and History Education 4, no. 1
(2021): 74-83, https://doi.org/10.15548/thje.v3i1.2946.

14 Nur M Solichin, “Temporary Wagqf as a Study of Figh Muamalah (Juridical Thoughts and Possibility of Its
Implementation),” Az  Zarqa  Jurnal @ Hukum  Bisnis  Islam 14, no. 2 (2022): 243,
https://doi.org/10.14421/azzarqa.v14i2.2704.

P

Bumah Jurnal

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang

350




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

konteks lokal sangat diapresiasi dalam madzhab ini, membentuk pandangan
hukum yang memperhatikan keseimbangan antara teks dan konteks.15
3. Madzhab Syafi’i
Dikenal karena sistematika dan ketegasannya, madzhab Syafi'i yang didirikan
oleh Imam al-Syafii menempatkan wahyu sebagai sumber utama hukum.
Penggunaan Al-Qur'an dan Hadis yang kuat menjadi ciri khas madzhab ini.
Pemahaman ini diterapkan secara ketat namun tetap adaptif. Ciri khas ini juga
mencakup perdebatan di dalam dan antara madzhab berkenaan dengan masalah-
masalah seperti mahar, khulu', dan akad nikah, dalam konteks rumah tangga.
Sejalan dengan itu, madzhab Syafi'i banyak diadopsi dalam berbagai undang-
undang dan regulasi di negara-negara Muslim, termasuk di Indonesia.
4. Madzhab Hambali
Didirikan oleh Imam Ahmad bin Hambal, madzhab ini dikenal dengan
ketegasan dalam penerapan hukum-hukum Islam. Menekankan pada teks dan
menghindari penafsiran yang luas, madzhali cenderung mengambil pandangan
konservatif terkait berbagai masalah fiqih. Meskipun lebih banyak dianut oleh
kalangan tertentu di Arab Saudi, ajaran Hambali memiliki dampak signifikan dalam
membuat keputusan hukum yang berbasis tiada kompromi. Dalam hal ini,
pemahaman tentang konsep fikih seperti khulu', perceraian, dan pewarisan diatur
dengan ketat.
5. Persatuan dalam Keragaman
Keberadaan empat madzhab ini memberikan warna dan keragaman dalam
praktik figih di dunia Muslim. Meskipun terdapat perbedaan dalam metode dan
aplikasi hukum, semua madzhab bertujuan untuk merespon konteks sosial dan
kebutuhan umat. Pendidikan fiqih yang menekankan pengenalan terhadap
keempat madzhab harus dimasukkan dalam kurikulum lembaga pendidikan Islam
untuk membekali siswa dengan pemahaman menyeluruh mengenai dinamika
hukum Islam dan mendorong sikap saling menghormati antar madzhab.1¢

6. Implementasi dalam Kehidupan Masyarakat

15 Moh Abdullah, Mohammad Salik, and Muchlis Muchlis, “Pendidikan Enterpreunersip Berbasis Pesantren
Di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan.,” Ulumuna Jurnal Studi Keislaman 9, no. 2 (2024): 264-
77, https://doi.org/10.36420/ju.v9i2.7199.

16 M K H Asy’ari, “Kompilasi Hukum Islam Sebagai Figh Lintas Madzhab Di Indonesia,” Al-Ihkam Jurnal
Hukum & Pranata Sosial 7, no. 2 (2014): 234-46, https://doi.org/10.19105 /al-lhkam.v7i2.326.

P

Bumah Jurnal

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang

351




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Pemanfaatan ajaran figih yang terkandung dalam madzhab-madzhab ini
bersifat fundamental dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. Misalnya, dalam
praktik jual beli, pernikahan, dan penyelesaian sengketa, ajaran dari keempat
madzhab ini memberikan panduan yang jelas dan aplikatif. Implementasi prinsip-
prinsip ini dalam masyarakat tahan terhadap pengaruh perubahan sosial dan
budaya, menjadikan hukum Islam relevan dalam berbagai konteks, termasuk di
Indonesia (Fakhruddin, 2020; Thya’, 2019).17

Dengan demikian, ajaran fiqih Aswaja yang diintegrasikan dari empat madzhab besar ini tidak
hanya membentuk pemahaman hukum yang mendalam tetapi juga mengajak umat untuk
lebih menghargai keberagaman. Praktek figih yang moderat dan inklusif ini diharapkan dapat

memperkuat kohesi sosial dan integritas umat di tengah masyarakat yang majemuk.

C. Pokok-pokok Aswaja bidang Tasawwuf (Imam Ghozali, al-Baghdady)

Ahlussunnah wal Jamaah (Aswaja) menghargai tasawwuf sebagai salah satu aspek
penting dalam praktik spiritual Islam. Dalam bidang ini, dua tokoh yang sangat
berpengaruh adalah Imam Ghazali dan al-Baghdadi. Keduanya memberikan kontribusi
signifikan dalam memperkaya pemahaman tasawwuf, yang berfungsi sebagai upaya
untuk mendekatkan diri kepada Allah. Berikut adalah pokok-pokok ajaran tasawwuf
yang diusung oleh kedua tokoh ini.

1. Imam Ghazali

Sebagai seorang teolog, filsuf, dan sufi, Imam Ghazali dikenal melalui karya-
karyanya yang monumental seperti "lhya Ulum al-Din". Dalam kitab ini, Ghazali
menggabungkan aspek figih, akidah, dan tasawwuf dalam suatu sistematika yang
harmonis. Ila menekankan pentingnya purification of the heart (tazkiyyah al-nafs) dan
memahami hakikat kehidupan spiritual sebagai langkah untuk mendekatkan diri
kepada Allah. Ghazali mengemukakan ide bahwa kehidupan yang bermakna adalah
kehidupan yang dikendalikan oleh akhlak yang baik, serta menitikberatkan aspek

pengendalian diri yang terlihat dalam perilaku sehari-hari (.18 Ghazali juga

17 Fakhruddin Fakhruddin, “Pengaruh Mazhab Dalam Regulasi Wakaf Di Indonesia,” Jurisdictie Jurnal Hukum
Dan Syariah 10, no. 2 (2020): 253, https://doi.org/10.18860/j.v10i2.8225.

18 Ahmad Bukhori and Amatul Jadidah, “Ideologi Dan Aqidah Aswaja an Nahdliyah,” Jurnal Studi Pesantren
3,n0.1 (2023): 18-32, https://doi.org/10.35897 /studipesantren.v3i1.907.

P

Bumah Jurnal 352

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

menekankan pada pentingnya pengalaman batin sebagai alat untuk memahami
Tuhan dan berinteraksi dengan-Nya.
2. Al-Baghdadi
Nama lengkapnya adalah Abu al-Qasim al-Junaidi al-Baghdadi; ia merupakan
salah satu tokoh fundamental dalam pengembangan tasawwuf. Al-Baghdadi
menekankan pentingnya pengalaman langsung (mukasyafah) dalam memahami
realitas hakikati dan menemukan makna kehidupan. Dalam ajaran-ajarannya, ia
membahas prinsip-prinsip seperti fana' (kebangkitan jiwa dari ikatan materi) dan
baga' (kekekalan bersama Allah). Tasawwuf menurut al-Baghdadi melibatkan
pengorbanan diri dan penyerahan total kepada kehendak Allah, dengan tujuan
mencapai kesatuan spiritual dengan-Nya. Ini menunjukkan bahwa tasawwuf adalah
perjalanan transformasi spiritual yang harus dilakukan oleh setiap individu untuk
menjadi lebih baik dan lebih dekat dengan Sang Pencipta.®
3. Persatuan Dalam Kegiatan Tasawwuf
Kedua tokoh ini, Ghazali dan al-Baghdadi, berbagi pandangan bahwa
pengembangan spiritual harus diimbangi dengan pengetahuan dan praktik agama
yang sahih. Ghazali mengemukakan bahwa ilmu figih dan akidah tidak dapat
dipisahkan dari tasawwuf, sementara al-Baghdadi menekankan bahwa tasawwuf
yang tulus akan mampu memberikan pencerahan pada pembelajaran hukum.
Pendekatan ini mengedepankan integrasi antara aspek eksternal (hukum) dan
internal (spiritual), menciptakan keseimbangan yang dibutuhkan untuk hidup
sebagai seorang Muslim yang ideal.
4. Pengamalan Tasawwuf dalam Kehidupan Sehari-hari
Konsep tasawwuf yang diajarkan oleh Ghazali dan al-Baghdadi harus
diinternalisasi dalam kehidupan sehari-hari umat Islam. Salah satu bentuk
pengamalannya adalah dengan melakukan dzikir, introspeksi, dan pengendalian diri,
yang mengarah kepada peningkatan akhlak dan budi pekerti. Melalui pengamalan
tasawwuf, individu diharapkan dapat menemukan kedamaian batin, dan lebih
mampu menghadapi problematika kehidupan dengan lebih tenang.20 Pendidikan

tasawwuf dalam konteks Aswaja seharusnya mendapatkan perhatian yang cukup

19 Bukhori and Jadidah.
20 Bukhori and Jadidah.

353

insfitut Agama lslam Sunan Haliiogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

agar generasi muda dapat memahami dan mengaplikasikan nilai-nilai spiritual
dalam keseharian mereka.
5. Relevansi Tasawwuf di Zaman Kontemporer

Dalam konteks modern saat ini, ajaran tasawwuf masih relevan untuk membantu
individu menghadapi berbagai tantangan dan stres yang dihadapi dalam kehidupan.
Nilai-nilai spiritual yang ditanamkan oleh tasawwuf dapat menjadikan individu lebih
tinggi akhlaknya, mampu bersikap toleran, dan peka terhadap lingkungan sosial.
Hadirnya pendekatan Aswaja dalam tasawwuf diharapkan dapat membentuk
individu yang tidak hanya religius, tetapi juga berperan aktif dalam menciptakan
masyarakat yang harmonis dan penuh kasih.

Dengan menekankan nilai-nilai tasawwuf yang dikembangkan oleh Imam Ghazali dan al-
Baghdadi, diharapkan umat Islam dapat memiliki pemahaman yang lebih baik mengenai
hubungan antara iman, amalan, dan akhlak. Pendekatan ini sangat penting dalam membentuk
karakter positif dalam masyarakat, yang merupakan wujud nyata dari ajaran Ahlussunnah

wal Jamaah.

KESIMPULAN

Pokok-pokok ajaran Ahlussunah wa al-jama’ah, yaitu kesatuan antara aqidah, figih dan
tasawuf akan menempatkan manusia pada kedudukan dan derajat yang sempurna di mata Allah.
Aspek syariahinidikenal dengan amalan lahiriyah yang lebih banyak berkaitan dengan soal akal,
sedangkan yang lebih sempurna berkaitan dengan hal batiniah dengan menggabungkan dua

aspek tersebut yang kemudian pada akhirnya akan mencapai cita-cita Islam yang sangat tinggi.

P

Bumah Jurnal

Institut figama Islam Sunan Halijogo Halang

354




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, Moh, Mohammad Salik, and Muchlis Muchlis. “Pendidikan Enterpreunersip Berbasis
Pesantren Di Pondok Pesantren Miftahul Ulum Panyeppen Pamekasan.” Ulumuna Jurnal
Studi Keislaman 9, no. 2 (2024): 264-77. https://doi.org/10.36420/ju.v9i2.7199.

Asy’ari, M K H. “Kompilasi Hukum Islam Sebagai Figh Lintas Madzhab Di Indonesia.” Al-IThkam
Jurnal Hukum & Pranata Sosial 7, no. 2 (2014): 234-46. https://doi.org/10.19105/al-
lhkam.v7i2.326.

Bukhori, Ahmad, and Amatul Jadidah. “Ideologi Dan Agidah Aswaja an Nahdliyah.” Jurnal Studi
Pesantren 3, no. 1 (2023): 18-32. https://doi.org/10.35897 /studipesantren.v3i1.907.

Ehwanudin, Ehwanudin, Irhamudin Irhamudin, and Adi Wijaya. “Relevansi Konsep Pendidikan
Aswaja Anahdliyah Era Industry 4.0 Dan Society 5.0 Di Pendidikan Tinggi Islam.” Berkala
Ilmiah Pendidikan 2, no. 2 (2022): 94-104. https://doi.org/10.51214/bip.v2i2.420.

Fahmi, Muhammad. “Pendidikan Aswaja Nu Dalam Konteks Pluralisme.” Jurnal Pendidikan
Agama Islam (Journal of Islamic Education Studies) 1, no. 1 (2016): 161.
https://doi.org/10.15642/jpai.2013.1.1.161-179.

Fakhruddin, Fakhruddin. “Pengaruh Mazhab Dalam Regulasi Wakaf Di Indonesia.” Jurisdictie
Jurnal Hukum Dan Syariah 10, no. 2 (2020): 253. https://doi.org/10.18860/j.v10i2.8225.

Istifarin, Nur A, Zavira O Nurnajib, Mukhammad Alfani, and Siti Vidityas. “Teologi Sunni:
Perbedaan Teologi Asy’ari Dan Maturidi.” Journal of Islamic Thought and Philosophy 2, no.
1 (2023): 102-27. https://doi.org/10.15642/jitp.2023.2.1.102-127.

Masriah, Masriah, Anisa Nuraini, Singgih Sugiarti, Siti Soleha, and Sri Watini. “Implementasi
Model ATIK Dalam Mengembangkan Kemampuan Motorik Kasar Dengan Kegiatan
Bermain Engklek Di TK IT Al-Mufid.” Jiip - Jurnal IImiah I[Imu Pendidikan 6, no. 11 (2023):
8481-86. https://doi.org/10.54371 /jiip.v6i11.3145.

O’Brien, Bridget C, llene Harris, Thomas | Beckman, Darcy A Reed, and David A Cook.
“Standards for Reporting Qualitative Research.” Academic Medicine 89, no. 9 (2014):
1245-51. https://doi.org/10.1097 /acm.0000000000000388.

Pangeran, Giman B, Subiantoro Subiantoro, Nur Rohman, and Rendi Sutekno. “Aktualisasi
Nilai-Nilai Ahlussunnah Wal Jamaah Masyarakat Kampung Sumber Makmur.” Tapis Jurnal
Penelitian [Imiah 6, no. 1 (2022): 41. https://doi.org/10.32332 /tapis.v6i1.5245.

Rofiq, Ahmad C. “Argumentasi Hasyim Asy’ari Dalam Penetapan Ahlus Sunnah Wal Jama’ah
Sebagai Teologi Nahdlatul Ulama.” Kontemplasi Jurnal IImu-Ilmu Ushuluddin 5, no. 1
(2017). https://doi.org/10.21274 /kontem.2017.5.1.21-48.

Rusli, Rusli, and Fachri Muhtadi. “Sejarah Persatuan Tarbiyah Islamiyah (Perti) Dalam
Mengembangkan Pendidikan Islam Di Minangkabau Pada Awal Abad XX.” Tarikhuna
Journal of History and History Education 4, no. 1 (2021): 74-83.
https://doi.org/10.15548 /thje.v3i1.2946.

Shodiq, Shodig. “Transmisi Ideologi Ahlussunnah Wal Jama’ah: Studi Evaluasi Pembelajaran
Ke-Nu-an Di SMA Al-Ma'ruf Kudus.” Nadwa Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2015): 183-
98. https://doi.org/10.21580/nw.2015.9.2.523.

Sinkovics, Rudolf R, and Eva A Alfoldi. “Progressive Focusing and Trustworthiness in

355

insfitut Agama lslam Sunan Haliiogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 6 Nomor 2 Juli 2025

Qualitative Research.” Management International Review 52, no. 6 (2012): 817-45.
https://doi.org/10.1007/s11575-012-0140-5.

Solichin, Nur M. “Temporary Waqf as a Study of Figh Muamalah (Juridical Thoughts and
Possibility of Its Implementation).” Az Zarqa Jurnal Hukum Bisnis Islam 14, no. 2 (2022):
243. https://doi.org/10.14421/azzarqa.v14i2.2704.

Thohiri, Kholid. “A Paradigm Shift of ‘Aswaja an-Nahdliyyah.” Epistemé Jurnal Pengembangan

Ilmu Keislaman 14, no. 2 (2019): 305-26. https://doi.org/10.21274/epis.2019.14.2.305-
326.

Vaismoradi, Mojtaba, Hannele Turunen, and Terese Bondas. “Content Analysis and Thematic
Analysis: Implications for Conducting a Qualitative Descriptive Study.” Nursing and Health
Sciences 15, no. 3 (2013): 398-405. https://doi.org/10.1111/nhs.12048.

Woods, Megan, Trena M Paulus, David P Atkins, and Rob Macklin. “Advancing Qualitative
Research Using Qualitative Data Analysis Software (QDAS)? Reviewing Potential Versus
Practice in Published Studies Using ATLAS.Ti and NVivo, 1994-2013.” Social Science
Computer Review 34, no. 5 (2016): 597-617.
https://doi.org/10.1177/0894439315596311.

P

B ma]ﬁiurn al 356

Institut figama Islam Sunan Halijogo Halang




