AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Kajian Komunikasi Dakwah Non-Verbal
Pada Tradisi Ratib Taji Besi Kesultanan Tidore

Siti Nur Alfia AD, M. Sakti Garwan?), Siroy Kurniawan3)
DUniversitas Muhammadiyah Maluku Utara, 2Pengurus LASQI NJ Malut,
3)Universitas [slam Negeri Jurai Siwo Lampung

DalfialOnuralfiaabdullah@gmail.com, 2)m.saktigarwan10@gmail.com,
3)Siroykurniawan95@gmail.com

Abstrak, Tradisi Ratib Taji Besi di Kesultanan Tidore merupakan sebuah tradisi yang
melibatkan serangkaian ritual sakral. Dalam tradisiini dipimpin oleh seorang Syech, di mana
para peserta melakukan atraksi dengan Alwan (bilah besi) sambil melantunkan zikir dan
tarian sufi. Penelitian ini merupakan analisis komunikasi dakwah non-verbal yang
berfokus pada simbolisme gerakan tubuh dan penggunaan alat-alat ritual dalam
menyampaikan nilai-nilai keagamaan dan budaya masyarakat Tidore. Penelitian ini
dalam Persiapan spiritual seperti mengambil air wudhu dan berjalan jongkok menuju
Syech menunjukkan kesucian dan penghormatan. Gerakan mengusapkan Alwan dari
pundak kanan ke atas kepala dan turun ke pundak kiri melambangkan penyucian diri.
Atraksi menikamkan Alwan ke dada dan paha, disertai dengan tarian, menggambarkan
keberanian dan keyakinan pada perlindungan Ilahi. Musik rebana yang mengiringi ritual
menambah dimensi auditori dalam komunikasi non-verbal, menciptakan suasana sakral
dan mendukung pelaku mencapai keadaan trance. Asap kemenyan juga berfungsi
sebagai simbol penyucian dan penghubung antara dunia fisik dan spiritual. Hasil analisis
ini menunjukkan bahwa komunikasinon- verbal dalam tradisi Ratib Taji Besi tidak hanya
memperkuat pesan religius tetapi juga membangun pengalaman spiritual kolektif yang
mendalam di antara peserta. Tradisi ini menggambarkan integrasi antara ajaran agama
Islam yang berbalut nuansa budaya lokal, selain itu tradisi ini berfungsi sebagai media
dakwah yang efektif di masyarakat Kesultanan Tidore.

Kata Kunci: Tradisi Ratib Taji Besi, Komunikasi Dakwah, Non-Verbal, Kesultanan Tidore

Abstract, The Ratib Taji Besi Tradition in the Tidore Sultanate is a tradition that involves
a series of sacred rituals. In this tradition, it is led by a Syech, where participants perform
attractions with Alwan (iron blades) while chanting dhikr and Sufi dance. This study is an
analysis of non-verbal da'wah communication that focuses on the symbolism of body
movements and the use of ritual tools in conveying the religious and cultural values of the
Tidore people. This research is in Spiritual preparation such as taking ablution water and
walking squatting towards the Syech shows purity and respect. The movement of wiping
Alwan from the right shoulder to the top of the head and down to the left shoulder
symbolizes self-purification. The attraction of stabbing Alwan into the chest and thigh,
accompanied by dance, depicts courage and belief in divine protection. The tambourine
music that accompanies the ritual adds an auditory dimension to non-verbal
communication, creating a sacred atmosphere and supporting the perpetrators to reach a
trance state. Frankincense smoke also functions as a symbol of purification and a link
between the physical and spiritual worlds. The results of this analysis indicate that
nonverbal communication in the Ratib Taji Besi tradition not only reinforces religious
messages but also fosters a profound collective spiritual experience among participants.

o

ol 98
Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang


mailto:alfia10nuralfiaabdullah@gmail.com
mailto:m.saktigarwan10@gmail.com
mailto:Siroykurniawan95@gmail.com

AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

This tradition illustrates the integration of Islamic teachings with local cultural nuances.
Furthermore, it serves as an effective means of preaching within the Tidore Sultanate.

Keywords: Ratib Taji Besi Tradition, Da'wah Communication, Non-Verbal, Tidore
Sultanate

PENDAHULUAN

Komunikasi merupakan aspek fundamental dalam kehidupan manusia yang mencakup
berbagai bentuk, baik verbal maupun non-verbal. Komunikasi non-verbal, yang mencakup
gerakan tubuh, ekspresi wajah, kontak mata, dan isyarat lainnya, memiliki peran signifikan
dalam menyampaikan pesan tanpa menggunakan kata-kata. Dalam konteks budaya,
komunikasi non-verbal seringkali menjadi sarana penting untuk mengekspresikan nilai-nilai,
kepercayaan, dan tradisi yang diwariskan dari generasi ke generasi.! Salah satu bentuk
komunikasi non-verbal yang kaya akan makna simbolis adalah tradisi Ratib Taji Besi, sebuah
ritual sakral yang dilakukan oleh masyarakat di Tidore Kepulauan, Maluku Utara.2

Tradisi Ratib Taji Besi tidak hanya sekadar ritual keagamaan, tetapi juga merupakan
ekspresi budaya yang mencerminkan identitas dan keyakinan spiritual masyarakatnya. Dalam
tradisi ini, setiap gerakan tubuh, penggunaan alat-alat ritual, serta elemen-elemen lainnya
memiliki makna mendalam yang berfungsi sebagai bentuk komunikasi non-verbal. Sebagai
contoh, gerakan mengambil wudhu menunjukkan kesucian dan kesiapan spiritual pelaku,
sementara berjalan jongkok di hadapan Syech menandakan penghormatan dan kerendahan
hati. Tindakan mengusapkan Alwan, bilah besi runcing, serta menikam dada dan paha dengan
alat tersebut mencerminkan keberanian dan keyakinan pelaku pada perlindungan Ilahi.3

Penggunaan alat ritual seperti Alwan juga memiliki simbolisme yang kuat. Alwan tidak
hanya berfungsi sebagai alat fisik, tetapi juga sebagai simbol kekuatan dan perlindungan
spiritual. Bunyi gemerencing dari rantai besi yang menghiasi Alwan menambah dimensi
auditori dalam komunikasi non-verbal, menciptakan suasana sakral dan membantu pelaku
mencapai keadaan trance. Selain itu, asap kemenyan yang digunakan untuk mengasapi pelaku

melambangkan penyucian dan pemberkatan, menghubungkan dunia fisik dengan dunia

1 Hafied Cangra, Pengantar [Imu Komunikasi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998) hal 67

2 Oleh Ajid Djalal, Jetty E T Mawara, and Mahyudin Damis, TRADISI BADABUS (RATIB TAJI BESI) Pada
Masyarakat Kelurahan Tuguwaji Kecamatan Tidore Kota Tidore Kepulauan, vol. 16, no. 3 (2023) hal 4

3 M. Sakti Garwan, Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga (Bogor: Guepedia, 2022)
hal 140

o

o 99
Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

spiritual.

Tarian dan musik rebana juga memainkan peran penting dalam tradisi ini. Tarian yang
dilakukan selama ritual Badabus adalah bentuk ekspresi spiritual yang menunjukkan
penyerahan diri sepenuhnya kepada kekuatan Ilahi. Irama rebana yang mengiringi gerakan
menambah elemen auditori dalam komunikasi non-verbal, menciptakan suasana sakral dan
mendukung pelaku dalam mencapai keadaan trance. Semua elemen ini menunjukkan betapa
kaya dan kompleksnya komunikasi non-verbal dalam tradisi Ratib Taji Besi.*

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan memahami berbagai bentuk
komunikasi non-verbal yang terdapat dalam tradisi Ratib Taji Besi, serta menganalisis makna
simbolis dari setiap elemen ritual tersebut. Melalui pendekatan kualitatif dan deskriptif,
penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memperkaya pemahaman
tentang komunikasi non-verbal dalam konteks budaya dan keagamaan, serta memperlihatkan
bagaimana tradisi ini berfungsi sebagai media komunikasi yang efektif dalam menyampaikan
pesan-pesan spiritual dan budaya kepada masyarakatnya. Dengan demikian, penelitian ini juga
dapat menjadi referensi penting bagi studi-studi lanjutan mengenai komunikasi non-verbal

dalam tradisi- tradisi budaya lainnya di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research), di mana peneliti langsung
turun ke lapangan untuk mengumpulkan data dan mengkaji masalah yang menjadi fokus
penelitian. Teknik pengumpulan data yang digunakan yaitu Observasi, diguakan untuk melihat
bagaimana prosesi adat budaya itu berlangsung. Selain itu penelitti menggunakan teknik
wawancara digunkan untuk menggali makna dan pandangan masayarakat terhadap tradisi.
Teknik analisis data yang digunakan yaitu reduksi data, proses memilih, memfokuskan dan
memyederhanakan data mentah, menyaring hasil wawancara yang relevan dengan fokus
penelitian. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif, yang bertujuan menghasilkan
data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari subjek yang diamati dan diwawancarai>
Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan komunikasi dakwah.

Pendekatan ini memandang dakwah sebagai proses komunikasi yang merujuk pada al-Qur'an

4 M. Agung Djafar, “Pembacaan Qs. Ar-Ra’d [13]: 28 Pada Tradisi Ratib Taji Besi "Kajian Living Qur’an Di
Masyarakat Kota Tidore Kepulauan” (IAIN Ternate, 2023) hal 78
5 Sutrisno Hadi, Metodologi Reasearch Jilid I (Yogyakarta: Andi Offset, 2004) hal 3

o

Bum a]jiﬁc}urn al 100

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

dan Hadis. Komunikasi dalam dakwah tidak hanya mencakup komunikasi verbal tetapi juga
komunikasi non-verbal, yang memegang peranan penting dalam menyampaikan nilai-nilai
keagamaan. Penelitian ini berfokus pada eksistensi dakwah yang diinterpretasikan melalui
nilai-nilai etika dan hikmah dalam berkomunikasi, seperti yang dianjurkan dalam Al-Qur’an.
Prinsip-prinsip komunikasi dalam dakwah diambil dari sumber utama Islam yaitu al-Qur'an
Surat Thaahaa dan Azhab dan Hadis, serta sumber sekunder seperti ijma’, qias, dan masalih al-
mursalah.¢

al-Qur'an Surat Thaahaa; 20: 44
108 o o7 3%5a. ¢ 8 § 2.8 (5 00 ¢ 7 \F o83
@éi PSR P R EA T PARR T
Artinya; Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir‘aun) dengan perkataan yang lemah

lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut.”

dan al-Ahzaab; 33: 70.

[ ECRCIEN BTN O S A SRR TA TR

@ 1 Y 58 151585 @0 1580 ) sial () g

Artinya;, Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu kepada Allah dan
ucapkanlah perkataan yang benar.

Penelitian dilakukan di Kota Tidore Kepulauan, Provinsi Maluku Utara, dengan fokus
pada masyarakat Kelurahan Soadara. Penelitian ini direncanakan berlangsung selama 3 bulan,
dengan observasi awal selama satu minggu untuk memahami konteks lapangan dan
mendapatkan data awal. Penelitian ini menggunakan beberapa metode pengumpulan data:

Wawancara digunakan untuk mendapatkan informasi mendalam dari responden, termasuk

pejabat kesultanan, imam, dan anggota masyarakat yang terlibat dalam tradisi Ratib Taji Besi®.

Observasi dilakukan dengan observasi non-partisipan, di mana peneliti mengamati fenomena
sosial tanpa terlibat langsung. Observasi ini membantu peneliti mencatat tingkah laku dan
ekspresi secara wajar tanpa mengganggu aktivitas normal subjek. Dokumentasi meliputi
pengumpulan data dari berbagai dokumen tertulis seperti catatan, surat kabar, dan majalah
untuk melengkapi data dari wawancara dan observasi.’

Instrumen penelitian yang digunakan meliputi pedoman wawancara yang digunakan

6 Abdul Muis Andi, Komunikasi Islami (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001); Amrullah Ahmad, Dakwah Dan
Perubahan Sosial (Jakarta. ), 14 (Jakarta: PLP2M , 1985); Mohd. Yusof Hussain, Dua Lima Soal Jawab Mengenai
Komunikasi Islam, Dalam Zulkiple Abd Ghani, Islam, Komunikasi Dan Teknologi Maklumat (Selangor: Utusan
Publications & Distributors SDN BHD, 2001).

7 Prasetya Wirawan, Logika Dan Prosedur Penelitian (Jakarta: CV Infomedika, 2000).

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

101




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

untuk mengarahkan wawancara dengan informan utama seperti JoaJau Amin Faroek dan Bakri
Hasan Faroek. Handphone digunakan untuk merekam suara, mengambil foto, dan video selama
wawancara dan observasi. Alat tulis sangat penting untuk mencatat data sementara selama
proses penelitian. Pedoman observasi membantu peneliti dalam melakukan observasi
sistematis di lapangan.8

Data yang dikumpulkan diolah melalui beberapa langkah. Reduksi data adalah proses
mengubah data rekaman menjadi pola, fokus, dan kategori tertentu. Penyajian data
menampilkan data dalam bentuk matriks yang memudahkan analisis. Pengambilan kesimpulan
mencari simpulan atas data yang telah direduksi dan disajikan. Analisis data kualitatif
dilakukan untuk mendeskripsikan dan membahas hasil penelitian dengan pendekatan analisis
konseptual dan teoretis. Proses ini melibatkan pengolahan data secara sistematis dan

terstruktur untuk memberikan makna yang jelas dan relevan terhadap fokus penelitian.®

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Hasil Penelitian
A. Pelaksanaan tradisi Ratib Taji Besi

Dalam pelaksanaannya tradisi ini memiliki banyaksimbol dan makna yang mendalam yang
perlu di kaji secara teoritik menggunakan tepri komunikasi dakwah non-verbal. Teori ini akan
mengnanalisa secara sistematis dari rangkaian prosesi selama tradisi ini berlangsung. Adapun
rangkaian pelaksanaan tradisi Ratib Taji Besi sebagai berikut; Sebelum melakukan Badabus,
pelaku berjalan jongkok untuk menghampiri dan menyalami Syech. Sang Syech lalu
menyerahkan alat Badabus yang disebut Alwan dan mengasapi si pelaku dengan asap
kemenyan telah dibakar sebelumnya. Alwan merupakan bilah besi sepanjang kurang lebih 30
cm dan bermata runcing. Ujung Alwan lainnya ditutupi kayu sekepalan tangan dihiasi rantai
besi yang menghasilkan bunyi- bunyi gemerencing. Pelaku kemudian menggoyangkan
badannya ke kanan dan Kkiri beberapa kali lalu mengusapkan Alwan tersebut dari pundak
kanannya ke atas kepala dan kemudian turun pundak kiri. Ia lantas mengangkat Alwan
yang ada di kedua tangannya dan menikam ke dada beberapa kali sebagai percobaan.

Sebelumnya, sang Syech telah melakukan percobaan terdahulu dengan menikam dirinya

8 Lexy ].Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2014) hal 5
9 Sukandi, Penelitian Subjek Penelitian (Yogyakarta: , 1995), 7-8 (Yogyakarta: Lembaga Penelitian IKIP
Yogyakarta, 1995).

o

Bumah Jurnal 102

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

sendiri. Setelah itu, pelaku mulai berdiri dan menikamkan Alwan ke dada, bahkan pahanya,
sembari menari-nari sebagai tanda bahwa Badabus telah mulai. Masyarakat memandang
sebagai suatu yang sakral dan suci sehingga sebelum memainkan atraksi Badabus para jemaah
yang melakukan atraksi Badabus harus mengambil air wudhu terlebih dahulu, setelah
mengambil air wudhu para pelaku masuk di hadapan Syech untuk mengambil sepotong besi
yang tajam di depan Syech lalu melakukan atraksi Badabus sambil berdiri dan memainkannya.

Setelah selesai berzikir dan sebagainya, Syech dan para jemaah berdiri dan Syech
bermunajjah kepada aulia yang bersangkutan sesuai dengan niat dan hajatan. Selesai
bermunajad, Syech mengucapkan kalimat zikir disertai dengan lantunan rebana yang disebut
mengantar Syech karena pada awal upacara menghadirkan Roh para Syech, maka pada akhir
kegiatan mengantarkan kembali.

Kemudian Syekh membacakan ayat Al-Quran untuk mendapatkan dari Sang Khalig. Contoh
: surat Al-Khafi ayat 28 dan ayat 107 s/d ayat 110. Selesai Syech membacakan ayat-ayat pilihan
tersebut, Syech dan para jemaah duduk kembali kemudian Syech membacakan surat Al-Fatiha
kepada Rasulullah S.A.W, kepada para waliyullah dan guru-guru. Setelah itu baru sang Syech
membacakan dan terutama niat dan hajatan kemudian dilanjutkan dengan doa ungkapan
syukur dan terima kasih, maka Syech dan para jemaah saling bersalaman dengan ucapan
Shallallahu ‘Ala Muhammad Shollallahu ‘Alaihi Wasallam” diakhiri dengan “Wa ‘ala Alihi Wa
Ashabihi Sa'duna Fiddunya Wa Mulki Fil Ukhro”

Kiasannya: Kesejahteraan dan keselamatan atas diri Muhammad bersama para keluarga
dan sahabatnya sesungguhnya dialah raja di dunia dan dia pula sang raja di hari kemudian.
Seraya secara ramai-ramai membacakan Surat Al-Fatiha maka usailah sudah acara tahlilan
tradisi Badabus tersebut. Setelah selesai ritual tersebut Jou Guru dan para jemaah meminum
minuman sarabati yang sudah disiapkan, setelah itu menikmati makanan yang sudah dibuat

oleh para ibu-ibu setempat.

. Klasifikasi Tradisi Ratib Taji Besi sebagai Dakwah Islam

Secara historis, hadirnya ritual dabus di masyarakat Kesultanan Tidore disebut oleh salah
satu tesis, pada tahun 1965. Dalam konteks masyarakat Kesultanan Tidore, kehadiran tradisi
ini,disebutsebagaibagian dariintegrasibudaya antaraIslam dan tradisi lokal. Proses masuknya
Islam di Tidore yang disertai dengan ajaran tarekat, membuat tradisi ritual dabus menjadi

media dalam proses Islamisasi di Tidore. Dabus yang disebut oleh masyarakat Kesultanan

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

103




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Tidore dengan “Ratib Taji Besi”, dikarenakan adanya lantunan bacaan “ratib” atau dzikir yang
berlangsung saat prosesi tradisi berlangsung. Sedangkan, “taji besi” adalah alat yang
digunakan untuk menikam anggota tubuh yang berbahan besi. Tradisi ini juga termasuk dalam
tarekat kekebalan yang melahirkan identitas dan kepercayaan diri dari setiap pelakunya.t0

Secara genealogis, tradisi ini merupakan bentuk ajaran Islam dari Syekh Abdul Qadir Jailani
dan Syekh Ahmadul Rifa’i dengan mengajarkan ilmu tarekat (Ahli Kebatinan). Inilah mengapa,
bacaan yang dibacakan saat tradisi berlangsung, adalah ratib dari Syekh Abdul Qadir Jailani.
Gerakan-gerakan ratib taji besi, dimaknai dengan kehidupan manusia yang saling
menghormati dan saling tolong menolong antara satu dengan yang lain. Perlu untuk dijelaskan
lebih jauh, tarekat dimaksud adalah tarekat qadariyah, yang dibawa oleh Syekh Abdul Qadir
Jailani. Syekh Abdul Qadir Jailani dalam mensyiarkan Islam menggunakan tradisi dabus itu
sebagai daya tarik agar dikenal Islamnya. Memperkenalkan Islam dari segi tarekatnya, dapat
membuktikan Keesaan Tuhan (eksistensi Tuhan).!1

Dengan begitu, atas izin Allah, besi yang digunakan itu, tidak akan membunuh manusia.
Lebih jauh ke dalam, tradisi taji besi, juga mengajari kita untuk mengenal Allah dan Nabinya.
Misalnya, kemenyan yang baunya harum itu sangat disukai Rasul, kemenyan itu unsurnya dari
tanah, yang kemudian dibakar, ada unsur api, kemudian mengeluarkan air ketika dibakar, ada
unsur air dan asap, ada unsur angina, dari beberapa unsur itu, menandakan sifat manusia.
Orang yang bertarekat untuk mengenali diri. Tariannya itu tarian sufi dalam pencarian Tuhan,
dan lantunan itu adalah bentuk dzikir untuk memuji kebesaran Allah dan mengirimkan doa
dan salawat kepada Nabi dan keluarga, sahabat, berserta para ulama dan wali Allah. Dari segi
gerakan yang tergolong ekstrim dan cukup berbahaya yang dipertontonkan dalam
pertunjukan taji besi, secara logika memang tidak sepantasnya sembarang orang akan
melakukan hal tersebut, seharusnya orang yang mempunyai ilmu kebal senjata tajam atau
semacamnya yang pantas melakukannya dan kalau tidak, bisa fatal akibatnya. Sepertihalnya,
yang dilakukan di Banten.12

Namun, bagi masyarakat Kesultanan Tidore, ritual taji besi dapat dimainkan oleh siapa saja,
tetapi harus beragama Islam dan berjenis kelamin laki-laki, dengan gerakan yang dilakukan

sambil mengikutialunan tabuhan alat musik rebana juga dilakukan pada saat Haul Sultan Nuku,

10 M. Sakti Garwan, Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga.

11 Oleh M Zainuddin and Ma Nip, SYEIKH ABDUL QADIR AL-JAILANI TOKOH SUFI KHARISMATIK DALAM
PERSAUDARAAN TAREKAT (2002).

12 Ibid.

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

104




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

syukuran dan hari ulang tahun Kota Tidore Kepulauan. Taji besi ini sangat terkenal pada
masyarakat Kesultanan Tidore, bahkan menjadi bagian tersendiri dalam setiap upacara dina
kematian. Makna simbolik saat dilaksanaknnya tradisi ini saat acara dina kematian yaitu
sebagai bentuk saling menolong bagi setiap manusia dalam menghadapi musibah terutama
pada orang sudah meninggal. Akan tetapi, ada beberapa tokoh masyarakat yang menganggap
dilakukannya tradisi ini saat dina kematian masih perlu dipertanyakan. Dikarenakan tradisi
ini, secara mendasar merupakan aksi untuk menambah serta meningkatkan keyakinan akan
ajaran-ajaran Islam yang dibawakan oleh para pendahulu terutama para wali Allah, sekaligus
sebagai syiar Islam. Sehingga diatraksikan dengan besi yang tajam ditikam pada diri manusia
yang beriman, agar masyarakat begitu tertarik.

Dari segi pelaksanaannya, disesuaikan dengan nazar atau niat lewat amalan thariqat.
Tradisi ratib taji besi ini, dipimpin oleh seorang guru mursid (Jou Guru) sebagai penanggung
jawab. Untuk pemainnya sendiri adalah para jamaah/orang Islam yang sudah akil balik atau
bersunat. Jou guru sendiri sebagai pemimpin utama ratib merupakan tokoh yang memilki
kemampuan dalam bidang ilmu-ilmu agama terutama tingkat penguasaan ilmu thariqat
yang sempurna. Tokoh-tokoh seperti ini, dalam masyarakat Kesultanan Tidore sangat disegani
karena memiliki kewibawaan yang luar biasa. Sejak zaman dahulu, para jou guru selalu
mendapatkan tempat istimewa di dalam masyarakat. Dalam pelaksanaan ratib taji besi, benda-
benda upacara yang dibutuhkan meliputi: 1) panji kebesaran para wali ahli Thariqgat; 2)
besi/dabus; 3) tempat pembakaran dupa; 4) air pada hono/mangkuk putih; 5) rebana; 6)
bantal dan lefo (kitab amalan) yakni manuskrip yang di tulis dengan tangan, dan kebanyaka
berisi ajaran Islam dalam tingkatan syariat, tharikat, hakikat, dan ma’rifat; 7) minuman
Sarbat/Sarabati.!3

Prosesi tradisi taji besi ini, dilakukan dengan lantunan dzikir penuh penghayatan dengan
suara yang merdu dan serasi, suara rebana yang mendayu-dayu mengiringi gerakan-gerakan
yang serasi mengikuti alunan dzikir dan suara rebana memberikan suasana kedamaian bagi
jiwa namun kadang membuat bulu-kuduk merinding menyaksikan atraksi-atraksi yang sangat
antagonistik. Jou guru dan para jamaah melantunkan dzikir yang mengandung unsur
kerinduan akan sang pencipta, memuji para Nabi, serta nasihat bagi umat manusia. Karena

sesungguhnya umat manusia ini begitu kecil dihadapan-Nya. Dengan demikian, manusia harus

13 M. Sakti Garwan, Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga.

o

anaiﬁc}urna] 105

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

mengikuti irama dan pola yang dimainkan oleh sang pencipta dalam menjalani segala
kehidupannya, sehingga lahirlah keserasian dan keselamatan umat dalam meniti kehidupan
ini.1

La ilaha illallah, la ilaha illallah, daim la ilaha illallah yuhyil qalbi bidzikirullah.

Terjemahnya:

Tiada Tuhan selain Allah-tiada Tuhan selain Allah yang bersembunyi, tiada Tuhan selain Allah
yang hidup di hati kami hanya dengan menyebut namamu ya Allah.

Hukumun adzimun fiddunnya sarafun wagatuha,...al-Mautu harakun wal kabaru mu’adzbun
Terjemahnya:

Apalah arti bersenang-senang di atas dunia ini padahal maut akan menjemput kita dan
mengantarkan kita kealam kubur dan di sana pasti ada adzab.

Pada akhir pelaksanaan ratib taji besi, jou guru dan para jamaah berdiri, kemudian
bermunajah kepada “aulia” yang bersangkutan sesuai dengan niat dan hajatan. Selesai
bermunajah, jou guru mengucapkan kalimat dzikir disertai dengan lantunan rebana untuk
mengantar ruh para syekh kembali, karena pada awal upacara menghadirkan ruh para syekh,
maka pada akhir kegiatan mengantarkan kembali. Kemudian jou guru membacakan ayat-ayat
pilihan, jou guru dan para jamaah duduk kembali, dilanjutkan dengan membacakan QS Al-
Fatihah kepada Rasullullah SAW, kepada para wali Allah dan guru-guru. Setelah itu, jou guru
membacakan niat hajatan, dilanjutkan dengan doa ungkapan syukur dan terima kasih. Setelah
itu, maka jou guru dan para jamaah saling bersalaman dengan ucapan:

Shollallah alaa muhammad, shallallah alaihi wa sallam, wa alaa alihi wa ashabihi saa
datiddunnya wa mulikil uhra al-Fatihah.
Terjemahnya:
Kesejahteraan dan keselamatan atas diri Muhammad bersama para keluarga dan sahabatnya
sesungguhnya dialah Raja di dunia dan dia pula yang Raja di hari kemudian. Seraya secara
ramai-ramai membacakan Surat al-Fatihah.

Kiasan akhir dari dabus merupakan gambaran kehidupan yang semakin terperosok
dalam dunia keburukan dan tidak mengikuti lagi sunnah Rasul dan perintah Allah SWT, maka
manusia harus kembali pada ajaran aqidah. Nasehat yang disampaikan melalui irama nyanyian

yang dikumandangkan secara syahdu, iringan tabuhan rebana merupakan ilustrasi ritual yang

14 M. Agung Djafar, “Pembacaan Qs. Ar-Ra’d [13]: 28 Pada Tradisi Ratib Taji Besi "Kajian Living Qur’an Di
Masyarakat Kota Tidore Kepulauan.”

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

106




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

mengandung makna nasehat kehidupan. Dari konstruksi dari tradisi taji besi ini, penulis
kemudian melihat titik bahwa masyarakat Kesultanan Tidore yang cenderung agamis, selalu
mengangungkan tradisi yang mereka lakukan sebagai suatu jalan untuk memaknai agama
(Islam) juga jalan hidup di dunia, yakni lewat tradisi taji besi, yang dilakukan oleh mereka
dengan begitu antusiasnya, bahkan tradisi ini melingkupi segala macam aspek prosesi-prosesi
acara penting di masyarakat Kesultanan Tidore.

Ttradisi tersebut telah berjalan dan mengakar lama di masyarakat. Kekuatan historis ini
penting untuk mengidentifikasi dan membuktikan bahwa tradisi ratib taji besi, tidak semata
fakta yang tampak, tetapi juga fondasi historis yang sudah mengakar lama di masyarakat.
Dengan kata lain, tradisi ke-Islaman (ratib taji besi) bersumber dari proses pewacanaan Islam

yang telah mengakar di masyarakat sejak lama.

Analisa Komunikasi Dakwah Non-Verbal pada Tradisi Ratib Taji Besi Kesultanan
Tidore
Pada sub bab ini berfokus pada aspek komunikasi non-verbal dalam tradisi ratib taji
besi, bagaimana simbolisme gerakan dan alat-alat yang digunakan mencerminkan nilai- nilai
keagamaan dan budaya masyarakat Kesultanan Tidore yang dapat dijelaskan pada tata cara
dan penjelasan tradisi ratib taji besi sebagai berikut:
1. Persiapan dan Penyucian Diri
Tradisi ratib taji besi diawali dengan persiapan spiritual yang ketat. Para pelaku, sebelum
melakukan atraksi Badabus, diharuskan mengambil air wudhu. Wudhu ini bukan hanya
ritual penyucian fisik tetapi juga persiapan mental dan spiritual untuk menghadapi prosesi
yang dianggap sakral.
Komunikasi Non-Verbal:
Mengambil Air Wudhu: Tindakan ini melambangkan kesucian dan kesiapan spiritual. Air
wudhu membersihkan bukan hanya tubuh tetapi juga jiwa, menyiapkan pelaku untuk
berkomunikasi dengan dunia spiritual.
2. Berjalan Berjongkok
Sebelum menghampiri Syech, pelaku berjalan jongkok. Gerakan ini menunjukkan

rasa hormat dan kerendahan hati. Ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang

menunjukkan bahwa pelaku menempatkan Syech dan prosesi ini dalam posisi yang

S 107

Insfifut Agama slam Sunan Haljogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

sangat dihormati.
3. Penghampiran Syech dan Penyerahan Alwan
Setelah melakukan wudhu, pelaku menghampiri Syech dengan berjalan jongkok dan
menyalami beliau. Syech kemudian menyerahkan Alwan, bilah besi yang akan digunakan
dalam prosesi, dan mengasapi pelaku dengan asap kemenyan.
Komunikasi Non-Verbal:

a. Menyalami Syech: Salam ini adalah bentuk penghormatan dan penerimaan berkah. Ini
menunjukkan bahwa pelaku menghormati otoritas spiritual Syech.

b. Mengasapi dengan Kemenyan: Kemenyan dianggap memiliki kekuatan penyucian dan
perlindungan. Asap yang naik ke udara melambangkan doa dan harapan yang naik ke
langit, menghubungkan dunia fisik dengan dunia spiritual. Tindakan ini adalah bentuk
komunikasi non-verbal yang menunjukkan bahwa pelaku telah disucikan dan siap untuk
melakukan ritual.

4. Penggunaan Alwan
Alwan adalah bilah besi sepanjang 30 cm dengan satu ujung runcing dan ujung lainnya ditutupi
kayu yang dihiasi rantai besi. Pelaku menggoyangkan badannya ke kanan dan kiri beberapa
kali, lalu mengusapkan Alwan dari pundak kanan ke atas kepala dan turun ke pundak kiri.
Komunikasi Non-Verbal:

a. Menggoyangkan Badan: Gerakan ini adalah bentuk penyelarasan dengan ritme spiritual.
Ini menunjukkan kesiapan fisik dan mental pelaku untuk memasuki kondisi trance atau
keadaan spiritual yang lebih tinggi.

b. Mengusapkan Alwan: Tindakan ini melambangkan penyucian diri dan kesiapan
menerima kekuatan spiritual. Alwan yang diusapkan dari pundak kanan ke atas kepala dan
turun ke pundak kiri menunjukkan bahwa pelaku telah menyucikan seluruh tubuhnya dan
siap untuk menerima perlindungan dan kekuatan Ilahi.

5. Atraksi Badabus
Pelaku kemudian mulai menikamkan Alwan ke dada beberapa kali sebagai percobaan, setelah
sebelumnya Syech menunjukkan terlebih dahulu. Setelah itu, pelaku mulai berdiri dan
menikamkan Alwan ke dada dan paha sambil menari.
Komunikasi Non-Verbal:

a. Menikam Dada dan Paha: Tindakan ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang
sangat kuat, menunjukkan keberanian dan keyakinan pelaku pada perlindungan

S 108

Insfifut Agama slam Sunan Haljogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

[lahi. Ini juga menunjukkan bahwa pelaku berada dalam keadaan trance di mana mereka
percaya bahwa kekuatan spiritual melindungi mereka dari bahaya fisik.

b. Menari: Tarian selama Badabus bukan hanya gerakan fisik tetapi juga ekspresi spiritual.
Menari sambil menikamkan Alwan menunjukkan bahwa pelaku sepenuhnya
menyerahkan dirinya kepada kekuatan Ilahi. Tarian ini juga menciptakan ritme yang
membantu pelaku dan penonton memasuki suasana spiritual yang mendalam.

c. Suara Rebana: Musik rebana yang mengiringi gerakan menambah elemen auditori dalam
komunikasi non-verbal. [rama rebana menciptakan suasana sakral dan membantu pelaku
mencapai keadaan trance.

6. Penutupan Ritual
Setelah atraksi Badabus selesai, Syech dan para jemaah berdiri dan Syech bermunajjah kepada
aulia yang bersangkutan sesuai dengan niat dan hajatan. Selesai bermunajjah, Syech
mengucapkan zikir disertai lantunan rebana yang disebut mengantar Syech, mengakhiri
prosesi dengan membacakan ayat-ayat Al- Quran dan doa.
Komunikasi Non-Verbal:

a. Berdiri Bersama: Tindakan berdiri bersama menunjukkan solidaritas dan kesatuan
dalam iman. Ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang menunjukkan bahwa semua
yang hadir bersatu dalam doa dan harapan mereka.

b. Bersalaman: Setelah doa dan zikir, para jemaah saling bersalaman, menunjukkan rasa
syukur dan penghormatan. Ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang memperkuat

ikatan sosial dan spiritual di antara para peserta.

Analisa Teoritis Komunikasi Dakwah Non-Verbal Pada Tradisi Ratib Taji Besi

Komunikasi non-verbal, yang mencakup ekspresi wajah, gerakan tubuh, dan
penggunaan objek ritual, sangat berperan dalam memperkuat pesan dan makna dalam
berbagai tradisi budaya dan keagamaan. Dalam tradisi Badabus di masyarakat Kesultanan
Tidore, komunikasi non-verbal tidak hanya menyampaikan simbolisme religius tetapi juga
membangun pengalaman kolektif yang mendalam di antara peserta. Begitu pula, dalam tradisi
Ratib Taji Besi, elemen komunikasi non-verbal memainkan peranan serupa dalam
memperkuat makna dan kehadiran spiritual selama ritual.

Pada pelaksanaan Badabus, komunikasi non-verbal dimulai dengan tindakan berjalan

jongkok menuju Syech, yang menunjukkan penghormatan dan kerendahan hati dari pelaku.

S 109

Insfifut Agama slam Sunan Haljogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Proses ini mencerminkan sikap kesopanan dan kesungguhan dalam menjalankan ritual. Selain
itu, penggunaan Alwan, bilah besi yang dihiasi rantai dan menghasilkan bunyi gemerencing,
berfungsi sebagai simbol kekuatan dan keberanian, yang diperkuat melalui gerakan tubuh saat
pelaku mengusapkan dan menikamkan Alwan ke tubuhnya. Bunyi gemerencing dan goyangan
tubuh yang dilakukan sebelum menikam Alwan menambah dimensi non-verbal dari ritual ini,
menandakan peralihan ke keadaan spiritual yang lebih mendalam.

Ekspresi non-verbal selama atraksi Badabus melibatkan aksi menari-nari dan
menikamkan Alwan ke dada dan paha sebagai bagian dari demonstrasi kekuatan spiritual.
Tindakan ini tidak hanya menunjukkan keberanian dan ketulusan, tetapi juga menegaskan
kekuatan ritual dalam menghubungkan pelaku dengan dimensi spiritual yang lebih tinggi.
Pergerakan tubuh yang ritmis dan intens ini, bersama dengan penggunaan Alwan,
mempertegas pesan ritual yang ingin disampaikan kepada peserta dan penonton.

Ritual Badabus juga melibatkan komunikasi non-verbal melalui proses pengasapan
dengan kemenyan dan penggunaan air wudhu, yang menunjukkan pentingnya kesucian dan
kebersihan dalam persiapan ritual. Penggunaan kemenyan sebagai simbol pemurnian dan
persiapan sebelum pelaksanaan menunjukkan bagaimana elemen-elemen non-verbal dapat
membangun suasana yang sesuai untuk pelaksanaan ritual. Begitu juga, ritual berzikir dan doa
yang diikuti dengan lantunan rebana dan bacaan ayat Al-Qur'an menciptakan suasana khusyuk
yang memperkuat makna spiritual dari ritual.

Dalam Ratib Taji Besi, komunikasi non-verbal juga memiliki peran krusial. Ekspresi
wajah dan postur tubuh, seperti duduk bersila dengan tangan terlipat, mencerminkan
kedalaman penghayatan spiritual dari peserta. Gerakan tubuh yang dilakukan selama doa, serta
penggunaan objek ritual seperti Alwan dalam Badabus, menunjukkan bagaimana aspek non-
verbal ini memperkuat pengalaman spiritual dan interaksi sosial dalam ritual. Postur tubuh
yang tegak dan ekspresi wajah yang tenang menandakan penghormatan dan fokus pada doa,
yang penting untuk mencapai kekhusyukan dan keberhasilan ritual.

Kontak mata dan proksemik dalam Ratib Taji Besi dan Badabus juga menegaskan
keterhubungan dan solidaritas antara peserta. Dalam kedua ritual ini, peserta saling
memandang dan menjaga jarak yang sesuai untuk menciptakan rasa kebersamaan dan
menjaga konsentrasi. Proksemik yang digunakan dalam Badabus, di mana peserta berdiri dan
bergerak dalam formasi tertentu, menciptakan lingkungan yang kondusif untuk pelaksanaan
ritual dan interaksi sosial yang harmonis.

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

110




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Aspek paralinguistik, seperti nada suara dan intonasi dalam bacaan doa dan zikir, juga
memainkan peranan penting dalam komunikasi non-verbal kedua ritual ini. Dalam Badabus,
bacaan ayat Al-Qur'an dengan intonasi tertentu menciptakan suasana khusyuk dan mendalam,
sementara dalam Ratib Taji Besi, penggunaan intonasi yang lembut dan berirama dalam doa
mendukung kekhusyukan dan konsentrasi peserta. Intonasi yang sesuai memperkuat makna
spiritual dan efek ritual, menunjukkan pentingnya aspek non- verbal dalam komunikasi ritual.

Sentuhan, seperti bersalaman setelah ritual dalam Badabus, menambah dimensi sosial
dan emosional dari ritual. Sentuhan ini menunjukkan penghormatan dan memperkuat ikatan
sosial antara peserta. Begitu juga, dalam Ratib Taji Besi, komunikasi non-verbal melalui
sentuhan seperti bersalaman setelah doa memperkuat rasa persaudaraan dan solidaritas di
antara peserta.

Penggunaan komunikasi non-verbal dalam Badabus dan Ratib Taji Besi menunjukkan
bagaimana elemen-elemen ini berfungsi untuk memperkuat makna spiritual dan sosial dari
ritual. Gerakan tubuh, ekspresi wajah, penggunaan objek ritual, dan aspek non- verbal lainnya
bekerja secara sinergis untuk menciptakan pengalaman ritual yang mendalam dan bermakna.
Memahami peran komunikasi non-verbal dalam konteks ini memberikan wawasan yang lebih
dalam tentang bagaimana ritual-ritual ini mengintegrasikan ajaran spiritual dan praktik
budaya.

Dengan mempelajari komunikasi non-verbal dalam kedua tradisi ini, kita dapat lebih
memahami bagaimana ritual keagamaan dan budaya memanfaatkan elemen non-verbal untuk
membangun pengalaman spiritual yang kuat dan menyatukan peserta dalam konteks sosial
dan religius.

Analisis komunikasi non-verbal dalam tradisi ini dapat memberikan perspektif baru
dalam komunikasi dakwah Islam, memperkuat penyampaian pesan-pesan keagamaan kepada
masyarakat. Melalui gerakan tubuh, penggunaan alat, dan elemen auditori, tradisi ini dapat
menginspirasi metode dakwah yang lebih efektif dan menyentuh hati audiens .

Persiapan dan penyucian diri sebelum memulai prosesi ratib taji besi melibatkan wudhu,
yang tidak hanya membersihkan fisik tetapi juga menyiapkan mental dan spiritual pelaku.
Wudhu sebagai tindakan penyucian diri sangat relevan dalam dakwah,

mengajarkan bahwa seorang dai harus selalu dalam keadaan suci dan siap secara mental
serta spiritual sebelum menyampaikan dakwah . Hal ini menggarisbawahi pentingnya
kesucian dan kesiapan dalam menjalankan tugas dakwah, memastikan bahwa pesan yang

o

anaiﬁc}urna] 1

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

disampaikan berasal dari hati yang bersih.

Berjalan jongkok menghampiri Syech adalah bentuk penghormatan dan kerendahan
hati. Gerakan ini menekankan nilai-nilai Islam seperti rasa hormat dan rendah hati yang sangat
penting dalam dakwah . Dai yang menghormati audiens dan berinteraksi dengan rendah hati
lebih mungkin diterima dan didengarkan. Ini adalah pelajaran berharga tentang bagaimana
memperlakukan orang lain dengan penghormatan yang tulus dalam konteks dakwah.

Salam yang diberikan kepada Syech saat prosesi adalah bentuk penghormatan dan
penerimaan berkah. Ini adalah elemen penting dalam Islam yang dapat diterapkan dalam
dakwah untuk memperkuat hubungan antara dai dan audiens melalui penghormatan dan
penerimaan yang tulus . Salam mengajarkan pentingnya menjalin hubungan baik dan
menerima berkah dari orang yang lebih berpengetahuan atau berotoritas spiritual, yang
relevan dalam konteks penyebaran ajaran Islam.

Penggunaan kemenyan untuk mengasapi pelaku adalah tindakan simbolis yang
melambangkan doa dan harapan yang naik ke langit. Dalam dakwah, penggunaan simbol-
simbol ini dapat membantu mengajarkan pentingnya doa sebagai sarana komunikasi dengan
Allah . Asap kemenyan yang naik ke udara juga dapat digunakan untuk menciptakan suasana
spiritual yang mendalam, membantu audiens memasuki kondisi spiritual yang lebih baik
sebelum mendengarkan dakwah.

Gerakan menggoyangkan badan sebelum menggunakan Alwan menunjukkan kesiapan
untuk memasuki kondisi spiritual yang lebih tinggi. Dalam dakwah, kesiapan fisik dan mental
sangat penting untuk menyampaikan pesan-pesan Islam dengan efektif

. Gerakan ini mengajarkan bahwa seorang dai harus selalu siap dan selaras dengan ritme
spiritual, memastikan bahwa pesan yang disampaikan dapat diterima dengan baik oleh
audiens.

Menikam dada dan paha dengan Alwan adalah bentuk komunikasi non-verbal yang
menunjukkan keberanian dan keyakinan pada perlindungan Ilahi. Dalam dakwah, ini dapat
digunakan untuk mengajarkan keberanian dan keyakinan pada Allah dalam menghadapi
tantangan hidup . Tindakan ini juga menunjukkan bahwa pelaku berada dalam keadaan trance
di mana mereka percaya bahwa kekuatan spiritual melindungi mereka dari bahaya fisik, yang
relevan dengan konsep tawakal dalam Islam.

Tarian dan suara rebana yang mengiringi prosesi menciptakan suasana sakral yang
mendalam. Dalam dakwah, elemen-elemen ini dapat digunakan untuk menciptakan suasana

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

112




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

yang mendukung penyampaian pesan-pesan spiritual . [rama rebana yang mengiringi gerakan
menambah elemen auditori dalam komunikasi non-verbal, membantu audiens mencapai
keadaan spiritual yang lebih baik sebelum mendengarkan dakwah.

Penutupan ritual dengan berdiri bersama dan bersalaman menunjukkan solidaritas dan
kesatuan dalam iman. Ini adalah nilai penting dalam dakwah yang mengajarkan kebersamaan
dan persaudaraan dalam Islam . Mengajarkan nilai-nilai ini dalam dakwah

dapat memperkuat ikatan sosial dan spiritual di antara umat, menciptakan komunitas
yang lebih solid dan saling mendukung.

Melalui pemahaman dan penerapan komunikasi non-verbal dalam tradisi ratib taji besi,
dakwabh Islam dapat disampaikan dengan lebih efektif. Setiap gerakan, alat, dan elemen dalam
tradisi ini memiliki makna simbolis yang mendalam, menyampaikan pesan-pesan spiritual dan
nilai-nilai keagamaan dengan cara yang lebih menyentuh hati audiens . Penelitian lebih lanjut
dapat mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen ini dapat diterapkan dalam dakwah untuk
memperkaya metode penyampaian pesan-pesan Islam, menjadikan dakwah lebih relevan dan

bermakna dalam konteks budaya lokal.

Pembahasan

Komunikasi non-verbal merujuk pada bentuk komunikasi yang tidak melibatkan kata-
kata, melainkan ekspresi wajah, gerakan tubuh, sikap, dan aspek non-verbal lainnya. Bentuk
komunikasi ini sering kali lebih kuat dan dapat menyampaikan perasaan yang lebih dalam
dibandingkan komunikasi verbal. Ekspresi wajah, misalnya, mampu menampilkan berbagai
emosi seperti kebahagiaan, kesedihan, dan kemarahan tanpa kata-kata. Ekspresi wajah
umumnya dikenali secara universal, meskipun ada variasi budaya dalam cara mengungkapkan
emosi tertentu.!s

Gerakan tubuh atau kinesik juga merupakan elemen penting dalam komunikasi non-
verbal. Gerakan tubuh mencakup semua pergerakan anggota tubuh, seperti tangan, lengan,
dan kaki, yang dapat mengekspresikan sikap atau menunjukkan perhatian. Misalnya,
melambaikan tangan bisa diartikan sebagai salam atau perpisahan, sementara mengangguk
sering kali menandakan persetujuan atau pemahaman. Gerakan tubuh juga dapat

menunjukkan tingkat kepercayaan diri seseorang.16

15 Suhartono, Komunikasi Nonverbal: Teori Dan Praktik (Jakarta: Raja Grafino Persada, 2011).
16 Pradana, Ekspresi Wajah Dalam Komunikasi Interpersonal (:, 2014), Him. 89-102 (Jakarta: Universitas

o

anaiﬁc}urna] 113

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Kontak mata adalah bentuk komunikasi non-verbal yang signifikan karena dapat
menandakan perhatian, minat, dan kejujuran. Dalam banyak budaya, menatap mata seseorang
saat berbicara dianggap sebagai tanda penghargaan dan keterhubungan. Namun, durasi dan
intensitas kontak mata dapat bervariasi tergantung pada norma budaya dan konteks sosial.
Kontak mata yang tepat dapat memperkuat pesan verbal dan membangun hubungan yang
lebih baik.1?

Postur dan sikap tubuh mencerminkan sikap, status, dan hubungan antar individu.
Misalnya, berdiri tegak dengan bahu terbuka biasanya menunjukkan kepercayaan diri,
sementara membungkuk dengan bahu merapat dapat menandakan ketidaknyamanan atau
ketidakpercayaan diri. Postur tubuh juga dapat mencerminkan hierarki kekuasaan dalam
interaksi sosial!8. Oleh karenaitu, postur tubuh seringkali digunakan untuk mengomunikasikan
pesan non-verbal yang mendalam.

Proksemik, atau studi tentang penggunaan ruang dalam interaksi sosial, juga merupakan
elemen penting dari komunikasi non-verbal. Jarak interpersonal yang dijaga antara individu
dapat menunjukkan tingkat kedekatan, kekuasaan, atau konflik. Sebagai contoh, orang yang
dekat secara emosional biasanya berdiri lebih dekat, sementara orang yang merasa tidak
nyaman mungkin menjaga jaraklebih jauh.1® Proksemik membantu kita memahamibagaimana
ruang mempengaruhi komunikasi.

Paralinguistik mencakup aspek vokal komunikasi non-verbal, seperti intonasi, kecepatan
bicara, dan volume suara. Elemen ini dapat memberikan konteks tambahan pada pesan verbal,
seperti menunjukkan kegembiraan, kemarahan, atau kesedihan melalui nada suara.
Paralinguistik sangat penting dalam komunikasi karena dapat mengubah makna dari kata-kata
yang diucapkan.?? Dengan demikian, pemahaman terhadap paralinguistik dapat meningkatkan
efektivitas komunikasi.

Sentuhan adalah bentuk komunikasi non-verbal yang sangat kuat dan dapat

menyampaikan berbagai pesan emosional, seperti kenyamanan, dukungan, atau kasih sayang.

Indonesia Press, 2014) hal 89-102

17 Syamsuddin, Gerakan Tubuh Dan Maknanya Dalam Interaksi Sosial (Jakarta: Penerbit Andi, 2016) hal 34-
35
18 Postur Tubuh dan Keterbacaan dalam Komunikasi, Sulaiman (Jakarta: Graha [Imu, 2020) hal 78-90

19 Hartati, Proksemik Dalam Interaksi Sosial: Studi Kasus Dan Teori (Jawa Barat: Mitra Wacana Media, 2015)
hal 12-25

20 Setiawan, Paralinguistik Dalam Komunikasi Verbal Dan Nonverbal (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama,
2018).

o

B maﬁﬁc}urn al 114

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Namun, interpretasi sentuhan sangat bergantung pada budaya, situasi, dan hubungan antara
individu. Sentuhan yang sesuai dapat memperkuat hubungan interpersonal dan
menyampaikan empati yang mendalam.?! Sentuhan juga berperan dalam mengkomunikasikan
rasa hormat dan kehangatan.

Komunikasi non-verbal sering kali memberikan konteks atau nuansa tambahan pada
komunikasi verbal. Misalnya, nada suara dan ekspresi wajah dapat mengubah makna kalimat
yang sama secara drastis. Dalam konteks dakwah, komunikasi non-verbal dapat memperkuat
pesan-pesan keagamaan dan menunjukkan keikhlasan dari penyampai pesan.22 Hal ini
menunjukkan betapa pentingnya elemen non-verbal dalam komunikasi yang efektif.

Penelitian menunjukkan bahwa komunikasi non-verbal dapat memiliki dampak yang
lebih besar daripada komunikasi verbal dalam beberapa situasi. Misalnya, Albert Mehrabian
menemukan bahwa dalam komunikasi tatap muka, sebagian besar pesan disampaikan melalui
elemen non-verbal, seperti ekspresi wajah dan intonasi suara23. Ini menegaskan pentingnya

memperhatikan elemen non-verbal dalam setiap interaksi.

Potret Kesultanan Tidore dan Ruang Lingkup Tradisi Islam

Kesultanan Tidore, sejak abad 16-17 M, berkembang hingga pada masa hegemoni
kolonial abad 18-19 M, menjadi salah satu pilar dari empat pilar peradaban dan kekuasaan
Islam di wilayah Kepulauan Maluku.2* Dalam hikayat Dinasti Tang (618-906) disebutkan
eksistensi suatu kawasan yang digunakan untuk menentukan arah daerah Ho- ling (Kaling)
yang terletak di sebelah baratnya. Kawasan ini bernama "Mi-li-ki," yang diperkirakan sebagai
sebutan untuk Maluku. Penulis-penulis Cina dari zaman Dinasti Tang, yang menyebutnya
sebagai "Mi-li-ki," tidak dapat memastikan lokasi sesungguhnya kawasan yang ditunjuk
dengan nama tersebut. Pada masa kemudian barulah diketahui bahwa yang dimaksudkan
dengan "Mi-li-ki" itu adalah gugusan pulau- pulau Ternate, Tidore, Makian, Bacan dan Moti.2

Diantara empat pilar peradaban di kepulauan Maluku, Ternate dan Tidore merupakan
dua pilar yang paling berkembang karena, perluasan kekuasaan keduanya melebar ke wilayah-

wilayah lain sebagai daerah ekspansi atau wilayah-wilayah vasal dari dua pusat kekuasaan

21 Anwar, Komunikasi Nonverbal Dalam Konteks Dakwah (Jakarta: Kencana, 2020).

22 Yusuf, Teori Dan Praktik Komunikasi Nonverbal (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2013).

23 [bid.

24 Rusdiyanto, “ Kesultanan Ternate Dan Tidore,” Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Manado 3 (2018) hal
74

25 Ibid.

o

anaiﬁc}urna] 115

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Islam itu. Tidore sudah disebutkan sebagai wilayah yang besar, dengan 2000 penduduk, 200
diantaranya sudah menganut Islam pada masa Raja Almancor dan membawahi setidaknya
Pulau Makian dan catatan sejarah juga disebut pada abad 16-17, Tidore bahkan sudah
meluaskan pengaruhnya hingga ke wilayah Papua. Tidore memengaruhi hubungan Maluku
dan Kepulauan Papua, yang diperantarai oleh bahasa Melayu karena pada tahun 1600-an
bahasa Melayu sudah digunakan sebagai bahasa perdagangan.2é

Kesultanan Tidore, dipahami pula sebagai pusat kekuasaan yang melakukan ekspansi
kekuasaan, menyebarkan Islam dan membangun jaringan niaga dengan wilayah-wilayah
lainnya di Kepulauan Maluku. Kesultanan Tidore yang selama ini dipahami sebagai wilayah
pengaruh Islam di Pulau Tidore, namun Kesultanan Tidore yang menjadi pusat kekuasaan
Islam dan pengaruhnya menyebar ke wilayah lainnya baik di Kepulauan Maluku maupun di
wilayah Papua.2?

Sahajati merupakan saudara Mayshur Malamo, raja pertama kerajaan Ternate. Mereka
adalah putra dari Ja'far Shadiq. Sebagaimana Masyhur Malamo, tidak ada keterangan yang
menyebutkan bahwa Sahajati menganut agama Islam. Berbagai sumber justru menyebutkan
bahwa raja Ciriati atau Ciriliyati-lah yang pertama kali masuk Islam, sedangkan pendahulunya
secara turun-temurun menganut kepercayaan yang dikenal dengan Symman yaitu memuja
roh-roh leluhur nenek moyang mereka. Raja Ciriliyati setelah masuk Islam diberi gelar Sultan
Jamaluddin. Keislaman raja ini mempercepat proses islamsasi di kalangan rakyat Tidore, dan
juga didukung oleh aktivas internal kerajaan yang lebih difokuskan untuk membangun
madrasah-madrasah dan masjid- masjid sebagai sarana pendidikan dan ibadah rakyat.28

Setelah Sultan Jamaluddin wafat, jabatannya sebagai sultan Tidore digantikan oleh putra
sulungnya, yaitu sultan Mansyur (1512-1526). Pada masa ini, Tidore kedatangan orang
Spanyol, dan diterima oleh Sultan Mansyur. Rombongan Spanyol ini memberi hadiah kepada
sultan berupa:jubah, kursi Eropa, kain linen halus, sutra brokat, beberapa potong kain India
yang dibordir dengan emas dan perak, berbagai rantai kalung dan manik-manik, tiga cermin
besar, cangkir minum, sejumlah gunting, sisir, pisau serta berbagai benda berharga lainnya.
Sultan Mansyur pun menyambut dengan senang hati, bahkan ia bilang kepada orang-orang

Spanyol untuk menganggap Tidore sebagai wilayahnya sendiri. Hubungan yang erat ini,

26 Ibid.
27 Ibid.
28 bid.

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

116




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

membuat orang-orang Portugis marah, yang akhirnya mereka yang berkedudukan di
Ternate pada tahun 1524 melakuk penyerangan terhadap kesultanan Tidore, tujuannya
untuk merebut Tidore dari pengaruh Spanyol.2?

Pada masa ini terjadi beberapa kali peperangan dengan Portugis dan Ternate yang
berakhir dengan perjanjian damai berisi dua pasal pokok yakni, Semua rempah-rempah hanya
boleh dijual kepada Portugis dengan harga yang sama yang dibayarkan Portugis kepada
Ternate. Portugis akan menarik armadanya dari Tidore.3® Pasca meninggalnya Sultan
Amiruddin Iskandar Zulkarnain pada tahun 1547 terjadi masa transisi dimana terdapat tiga
orang Sultan, yaitu Kie Mansur, Iskandar Sani, dan Gapi Baguna. Barulah pada tahun 1657
Sultan Saifuddin dilantik dan berkuasa sampai dengan tahun 1689, sultan Saifudidin
merupakan salah salah satu Sultan Tidore yang berhasil membawa kemajuan di Tidore, dan
membawa Tidore disegani. Barulah satu abad kemudian, kesultanan Tidore diperhitungkan
kembali dalam sejarah Nusantara, ketika Sultan Nuku (Jamaluddin) dari Tidore bangkit
melawan Belanda, perlawanan ini mengakibatkan Sultan ditangkap oleh Belanda beserta
keluarganya pada tahun 1780 M lalu dibuang ke Batavia dan kemudian ke Sri Langka.3!

Sultan Nuku ini wafat dalam pembuangan di Sri Langka. Sebagaimana yang terjadi pada
kesultanan Ternate, campur tangan asing, khusunya Belanda terhadap urusan internal
kekuasaan, membuat rakyat Tidore tidak senang, sehingga pada tahun 1983, rakyat Tidore
menyerbu Istana Tidore. Tidore bangkit kembali pada masa Sultan Kaicil Nuku yang mendapat
gelar kehormatan “Sri Maha Tuan Sultan Syaidul Jihad Amiruddin Syaifuddin Syah Muhammad
El Mabus Kaicil Paparangan Jou Barakati”, pada masa ini wilayah kekuasaan Tidore sampai di
Papuan bagian Barat, kepualauan Kei, kepulauan Aru, bahkan sampai di kepulauan Pasifik.
Tahun 14 November 1805 Sultan Kaicil Nuku wafat dalam usia 67 tahun, sultan-sultan
penerusnya sering terlibat konflik dalam memperebutkan kekuasaan, hal itu diperparah
dengan adanya intervensi Belanda dalam setiap proses peralihan kepemimpinan di Kesultanan
Tidore.32
. Tradisi-Tradisi yang Berkembang di Kota Tidore Kepulauan
Tradisi adalah sesuatu yang timbul dalam proses yang lama, disepakati bersama secara

kelompok, mempunyai nilai sejarah, spritual, moral, seni, mitos, kearifan lokal, dan sebagainya.

29 Ibid.
30 Ibid.
31 Ibid.
32 Ibid.

o

Bumah Jurnal 117

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Menurut masayarakat setempat, bahwa adat dan tradisi perlu dilestarikan dalam kehidupan
sehari-hari karena menjadi perekat masyarakat. setiap masyarakat memiliki tradisi yang
hidup (living tradition) yang dihayati dan dilaksanakan dari satu generasi ke generasi
selanjutnya. Tradisi yang hidup itu merupakan perilaku berpola yang menjadi kesepakatan
bersama di masa lalu yang berlanjut hingga masa kini. Masyarakat Kesultanan Tidore adalah
masyarakat yang masih menjunjung tinggi warisan leluhurnya. Tradisi-tradisi yang
dilaksanakan karena dianggap memiliki hubungan dengan kehidupan sosial dan budaya
mereka.33 Adapun Tradisi yang masih berkembang di Kota Tidore Kepulauan yaitu :
a. Tradisi Dama Nyili nyili

Tradisi Dama Nyili-Nyili adalah tradisi berkeliling masyarakat Kesultanan Tidore dengan
membawa dama (obor) dan paji (bendera) dengan mengunjungi wilayah-wilayah atau daerah-
daerah kesultanan Tidore. Proses ritual Dama Nyili- Nyili diawali dengan sogoroho gunyihi
(membersihkan tempat) yang digunakan sebagai tempat berlangsungnya ritual. kemudian
dilanjutkan dengan Ratib Taji Besi (dabus). Setelah prosesi tersebut dilanjutkan dengan
upacara Kota Paji (pelepasan bendera) dan Dama. Upacara pelepasan Dama dan Paji diarak
secara bergantian dari Soa ke Soa menuju Kadato Kie atau Keraton Kesultanan Tidore yang
berkedudukan di Soasio. Nilai-nilai dalam tradisi Dama Nyili antara lain nilai-nilai religius dan
persatuan. Nilai religius bermakna bahwa selalu mendekatkan diri kepada Allah SWT dan
memohon kepada-NYA agar dijauhkan dari musibah.34

Sedangkan Nilai Persatuan bermakna bahwa keberagaman merupakan kodrat yang patut
disyukuri. Dalam kehidupan bermasyarakat, perbedaan baik itu suku, agama, ras atau
golongan menjadi kekuatan dalam menjaga persatuan dan kesatuan bangsa. Tardisi Dama
Nyili-nyili dilestarikan dalam kehidupan masyarakat Kesultanan Tidore sejak perayaan hari
ulang tahun Tidore yang ke-901, dalam rangka Festival Tidore. Tradisi tersebut diyakini bahwa
setiap pesan dan ritual memimiki makna yang mendalam.35
b. Tradisi Ratib Taji Besi

Masyarakat Kesultanan Tidore menyebut Dabus atau Badabus sebagai Ratib Taji Besi yang
dilaksanakan sebagai ritus kekuatan dan kekebalan tubuh dalam ilmu kebatinan mereka.

Sebenarnya Ratib Taji Besi ini pada awalnya merupakan ritual kebatinan, yang kemudian

33 Sidik Dero Siokona, Jamin Safi Farida Yusuf, Tradisi Dama Nyili-Nyili Dalam Kesultanan Tidore (n.d.).
34 [bid.
35 Ibid.

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

118




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

dikembangkan menjadi karya seni beladiri. yang diiringi dengan pembacaan ayat-ayat Al-
Qur’an dan puji-pujian kepada Allah dan Rasul, serta tabuhan rebana, dan Ratib taji besi
merupakan bagian dari dzikrullah atau mendoakan keselamatan dan kesejahteraan Sultan,
Boki (permaisuri), bobato, dan rakyat di Kesultanan Tidore.

Properti utama yang digunakan dalam ritual ini adalah sepotong besi tajam yang ukuranya
di sesuaikan, dan pada salah satu ujungnya di pasang kayu dan rantai untuk pemberat. Setiap
unjung besi nantinya di gunakan untuk menusuk dada para pemain debus. Akan di asah
setajam mungkin dan pemberat dari kayu dan rantai besi ini akan berfungsi untuk memberi
kekuatan dorongan di saat besi di ayunkan ke dada. Besi tersebut sebelumnya telah dibacakan
doa terlebih dahulu. Selain itu, alat-alat yang harus disiapkan adalah tempat pembakaran dupa,
mangkuk putih yang berisi air sebagai simbol kesucian, kitab amalan (Lefo) yakni manuskrip
yang di tulis dengan tangan, dan kebanyakan berisi ajaran Islam dalam tingkatan syariat,
tharikat, hakikat, dan marifat, dan Bantal. Selain itu ada sarabati minuman yang terbuat dari
jeruk nipis,jahe,dan gula merah.

Pemimpin utama Badabus yakni Jou Guru yang disebut Syeh adalah guru mursid sebagai
tokoh yang memiliki kemampuan dalam bidang ilmu-ilmu agama terutama tingkat
penguasaan ilmu Tharigat yang sempurna. Setelah lantunan zikir ini selesai syech
membacakan syair-syair yang mengandung nasihat. Selesai berzikir dan sebagainya, Syech dan
para jamaah berdiri dan Syech bermunajjah kepada auliya yang bersangkutan sesuai dengan
niat dan hajatan, mengucapkan kalimat dzikir di sertai dengan lantunan rabana yang di sebut
mengantar Syech karena pada awal upacara menghadirkan roh para Syech, maka pada akhir
kegiatan mengantarkan kembali. Kemudian Syech membacakan ayat Qur’an untuk
mendapatkan hidayah dari sang Khalid.3¢

C. Tradisi Selai Jin

Salai Jin adalah tarian khas Tidore, “Salai” berarti berjoget dan Jin adalah makhluk halus,
masyarakat Kesultanan Tidore percaya bahwa Jin itu adalah Jin baik yang diperintahkan oleh
Allah swt. Tarian ini mempunyai nilai sakral atau magis yang sangat kental. Pelaksanaan ritual
Salai Jin dilakukan untuk mewujudkan rasa syukur dan kebahagian atas keberhasilan
penyembuhan seseorang dari sakit parah. Para jin dihubungkan dengan perantara yaitu

manusia sebagai penari dalam ritual, dimana penari-penari tersebut ada perempuan dan laki-

36 Umi Hidayat, “Warisan Budaya Takbenda Tidore Maluku Utara,” Kebudayaan.Kemdikbud.Go.Id, 2015.

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

119




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

laki. Mereka akan mengikuti musik dari arebabu. Pemimpin tarian awalnya membacakan
mantra untuk memanggil Roh halus, Jin-Jin itu akan datang dan masuk kedalam tubuh para
penari. Jin awalnya masuk kedalam tubuh Pemimin ritual, Jin ini disebut Jin Bajinu. Jin itu
sendiri tidak bisa diganti, dengan kata lain jin itu adalah turun temurun dari nenek moyang
mereka masing-masing.

Pelaksanaan ritual ini tergantung niat dan kemana sasarannya. Waktu pelaksanaan tarian
ini berbeda di beberapa kelurahan di Tidore, ada yang dilakukan semalam suntuk, 3 hari, 5 hari
dan bahkan ada yang 7 hari berturut. Selama ritual semua penari- penari mendengarkan musik
dari tifa (alat musik Maluku Utara), ada beberapa penari laki-laki yang memegang Parang
sambil berlari dan berjalan dengan mengunyah sekapur sirih dan pinang secara terus menerus
dan pada saatnya akan terlihat di beberapa penari ada yang kesirupan kemudian
mengeluarkan kata-kata yang mereka sendiri tidak mengeri (bahasa jin), bahasa Jin ini bisa

dimengerti oleh sang pemimpin ritual.3?

PENUTUP
Simpulan

Tradisi ratib taji besi adalah contoh yang kaya akan komunikasi non-verbal dalam konteks
keagamaan dan budaya. Setiap gerakan, alat, dan bunyi dalam ritual ini memiliki makna
simbolis yang mendalam, menyampaikan pesan-pesan spiritual dan nilai-nilai keagamaan
kepada pelaku dan penonton. Melalui gerakan tubuh, penggunaan alat, dan elemen auditori,
tradisi ini tidak hanya memperkuat iman dan kepercayaan pelaku tetapi juga menghubungkan
mereka dengan komunitas dan kekuatan Ilahi yang mereka yakini.
Komunikasi non-verbal dalam tradisi ratib taji besi mencerminkan nilai-nilai keberanian,
keyakinan, kesucian, dan penghormatan. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana masyarakat
Kesultanan Tidore menggabungkan kepercayaan lokal dengan nilai-nilai Islam, menciptakan
ritual yang kaya akan makna dan simbolisme. Penelitian ini menunjukkan bahwa komunikasi
dakwah secara non-verbal memainkan peran penting dalam mempertahankan dan

menyampaikan nilai-nilai budaya dan spiritual dalam tradisi ratib taji besi.

37 “Santi Pelu,” Blogspot.Com/Asal-Usul-Negeri-Tidore.Html, 2022.

o

Bumah Jurnal

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang

120




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Saran

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar penelitian selanjutnya dapat
memperluas jumlah dan cakupan sampel serta menambahkan variabel lain yang relevan guna
memperoleh hasil yang lebih komprehensif. Selain itu, penggunaan metode penelitian yang
berbeda maupun pendekatan analisis yang lebih mendalam diharapkan dapat memberikan
perspektif baru terhadap permasalahan yang dikaji. Hasil penelitian ini juga diharapkan dapat
menjadi referensi bagi peneliti selanjutnya serta bahan pertimbangan bagi praktisi dan

pemangku kebijakan dalam pengambilan keputusan sesuai dengan bidang terkait.

o

Bumah Jurnal 121

Institut Aigama Islam Sunan Halijogo Halang



AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

DAFTAR PUSTAKA

Abdul Muis Andi. Komunikasi Islami. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001.

Amrullah Ahmad. Dakwah Dan Perubahan Sosial (Jakarta. ), 14. Jakarta: PLP2M , 1985.
Anwar. Komunikasi Nonverbal Dalam Konteks Dakwah . Jakarta: Kencana, 2020.
Blogspot.Com/Asal-Usul-Negeri-Tidore.Html. “Santi Pelu.” 2022.

Djalal, Oleh Ajid, Jetty E T Mawara, and Mahyudin Damis. TRADISI BADABUS (RATIB TA]I
BESI) PADA MASYARAKAT KELURAHAN TUGUWAJI KECAMATAN TIDORE KOTA
TIDORE KEPULAUAN. Vol. 16.no. 3. 2023.

Farida Yusuf, Sidik Dero Siokona, Jamin Safi. Tradisi Dama Nyili-Nyili Dalam Kesultanan
Tidore. n.d.

Hafied Cangra. Pengantar IImu Komunikasi. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998.

Hartati. Proksemik Dalam Interaksi Sosial: Studi Kasus Dan Teori. Jawa Barat: Mitra
Wacana Media, 2015.

J.Moleong, Lexy. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya,
2014.

M. Agung Djafar. “Pembacaan Qs. Ar-Ra’d [13]: 28 Pada Tradisi Ratib Taji Besi "Kajian
Living Qur’an Di Masyarakat Kota Tidore Kepulauan.” IAIN Ternate, 2023.

M. Sakti Garwan. Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga.
Bogor: Guepedia, 2022.

Mohd. Yusof Hussain. Dua Lima Soal Jawab Mengenai Komunikasi Islam, Dalam Zulkiple
Abd Ghani, Islam, Komunikasi Dan Teknologi Maklumat . Selangor: Utusan
Publications & Distributors SDN BHD, 2001.

Postur Tubuh dan Keterbacaan dalam Komunikasi. Sulaiman. Jakarta: Graha Ilmu, 2020.

Pradana. Ekspresi Wajah Dalam Komunikasi Interpersonal (:, 2014), Him. 89-102.
Jakarta: Universitas Indonesia Press, 2014.

Prasetya Wirawan. Logika Dan Prosedur Penelitian . Jakarta: CV Infomedika, 2000.

Rusdiyanto. “ Kesultanan Ternate Dan Tidore.” Institut Agama Islam Negeri (IAIN)
Manado 3 (2018): 74.

Setiawan. Paralinguistik Dalam Komunikasi Verbal Dan Nonverbal . Jakarta: Gramedia
Pustaka Utama, 2018.

Suhartono. Komunikasi Nonverbal: Teori Dan Praktik . Jakarta: Raja Grafino Persada,
2011.

S 122

Institut Agama lslam Sunan Haliogo Halang




AL-ITTISHQL

Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang
P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025

Sukandi. Penelitian Subjek Penelitian (Yogyakarta: , 1995), 7-8. Yogyakarta: Lembaga
Penelitian IKIP Yogyakarta, 1995.

Sutrisno Hadi. Metodologi Reasearch Jilid I . Yogyakarta: Andi Offset, 2004.

Syamsuddin. Gerakan Tubuh Dan Maknanya Dalam Interaksi Sosial. Jakarta: Penerbit Andi,
2016.

Umi Hidayat. “Warisan Budaya Takbenda Tidore Maluku Utara.” Kebudayaan.Kemdikbud.Go.Id,
2015.

Yusuf. Teori Dan Praktik Komunikasi Nonverbal . Jakarta: Penerbit Erlangga, 2013.

Zainuddin, Oleh M, and Ma Nip. SYEIKH ABDUL QADIR AL-JAILANI TOKOH SUFI KHARISMATIK
DALAM PERSAUDARAAN TAREKAT. 2002.

oy

Rumah Jurnal 123

Institut Agama Islam Sunan Halijogo Malang




