
 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   98 
 
 

 
 

Kajian Komunikasi Dakwah Non-Verbal 
Pada Tradisi Ratib Taji Besi Kesultanan Tidore 

 
Siti Nur Alfia A1) , M. Sakti Garwan2), Siroy Kurniawan3) 

1)Universitas Muhammadiyah Maluku Utara, 2)Pengurus LASQI NJ Malut , 
3)Universitas Islam Negeri Jurai Siwo Lampung 

1)alfia10nuralfiaabdullah@gmail.com, 2)m.saktigarwan10@gmail.com, 
3)Siroykurniawan95@gmail.com  

 
Abstrak, Tradisi Ratib Taji Besi di Kesultanan Tidore merupakan sebuah tradisi yang 
melibatkan serangkaian ritual sakral. Dalam tradisi ini  dipimpin oleh seorang Syech, di mana 
para peserta melakukan atraksi dengan Alwan (bilah besi) sambil melantunkan zikir dan 
tarian sufi. Penelitian ini merupakan analisis komunikasi dakwah non-verbal yang 
berfokus pada simbolisme gerakan tubuh dan penggunaan alat-alat ritual dalam 
menyampaikan nilai-nilai keagamaan dan budaya masyarakat Tidore. Penelitian ini 
dalam Persiapan spiritual seperti mengambil air wudhu dan berjalan jongkok menuju 
Syech menunjukkan kesucian dan penghormatan. Gerakan mengusapkan Alwan dari 
pundak kanan ke atas kepala dan turun ke pundak kiri melambangkan penyucian diri. 
Atraksi menikamkan Alwan ke dada dan paha, disertai dengan tarian, menggambarkan 
keberanian dan keyakinan pada perlindungan Ilahi. Musik rebana yang mengiringi ritual 
menambah dimensi auditori dalam komunikasi non-verbal, menciptakan suasana sakral 
dan mendukung pelaku mencapai keadaan trance. Asap kemenyan juga berfungsi 
sebagai simbol penyucian dan penghubung antara dunia fisik dan spiritual. Hasil analisis 
ini menunjukkan bahwa komunikasi non- verbal dalam tradisi Ratib Taji Besi tidak hanya 
memperkuat pesan religius tetapi juga membangun pengalaman spiritual kolektif yang 
mendalam di antara peserta. Tradisi ini menggambarkan integrasi antara ajaran agama 
Islam yang berbalut nuansa budaya lokal, selain itu tradisi ini berfungsi sebagai media 
dakwah yang efektif di masyarakat Kesultanan Tidore.  
 
Kata Kunci: Tradisi Ratib Taji Besi, Komunikasi Dakwah, Non-Verbal, Kesultanan Tidore 
 
Abstract, The Ratib Taji Besi Tradition in the Tidore Sultanate is a tradition that involves 
a series of sacred rituals. In this tradition, it is led by a Syech, where participants perform 
attractions with Alwan (iron blades) while chanting dhikr and Sufi dance. This study is an 
analysis of non-verbal da'wah communication that focuses on the symbolism of body 
movements and the use of ritual tools in conveying the religious and cultural values of the 
Tidore people. This research is in Spiritual preparation such as taking ablution water and 
walking squatting towards the Syech shows purity and respect. The movement of wiping 
Alwan from the right shoulder to the top of the head and down to the left shoulder 
symbolizes self-purification. The attraction of stabbing Alwan into the chest and thigh, 
accompanied by dance, depicts courage and belief in divine protection. The tambourine 
music that accompanies the ritual adds an auditory dimension to non-verbal 
communication, creating a sacred atmosphere and supporting the perpetrators to reach a 
trance state. Frankincense smoke also functions as a symbol of purification and a link 
between the physical and spiritual worlds. The results of this analysis indicate that 
nonverbal communication in the Ratib Taji Besi tradition not only reinforces religious 
messages but also fosters a profound collective spiritual experience among participants. 

mailto:alfia10nuralfiaabdullah@gmail.com
mailto:m.saktigarwan10@gmail.com
mailto:Siroykurniawan95@gmail.com


 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   99 
 
 

 
 

This tradition illustrates the integration of Islamic teachings with local cultural nuances. 
Furthermore, it serves as an effective means of preaching within the Tidore Sultanate. 
 
Keywords: Ratib Taji Besi Tradition, Da'wah Communication, Non-Verbal, Tidore 
Sultanate 
 
 

PENDAHULUAN 
 

Komunikasi merupakan aspek fundamental dalam kehidupan manusia yang mencakup 

berbagai bentuk, baik verbal maupun non-verbal. Komunikasi non-verbal, yang mencakup 

gerakan tubuh, ekspresi wajah, kontak mata, dan isyarat lainnya, memiliki peran signifikan 

dalam menyampaikan pesan tanpa menggunakan kata-kata. Dalam konteks budaya, 

komunikasi non-verbal seringkali menjadi sarana penting untuk mengekspresikan nilai-nilai, 

kepercayaan, dan tradisi yang diwariskan dari generasi ke generasi.1 Salah satu bentuk 

komunikasi non-verbal yang kaya akan makna simbolis adalah tradisi Ratib Taji Besi, sebuah 

ritual sakral yang dilakukan oleh masyarakat di Tidore Kepulauan, Maluku Utara.2 

Tradisi Ratib Taji Besi tidak hanya sekadar ritual keagamaan, tetapi juga merupakan 

ekspresi budaya yang mencerminkan identitas dan keyakinan spiritual masyarakatnya. Dalam 

tradisi ini, setiap gerakan tubuh, penggunaan alat-alat ritual, serta elemen-elemen lainnya 

memiliki makna mendalam yang berfungsi sebagai bentuk komunikasi non-verbal. Sebagai 

contoh, gerakan mengambil wudhu menunjukkan kesucian dan kesiapan spiritual pelaku, 

sementara berjalan jongkok di hadapan Syech menandakan penghormatan dan kerendahan 

hati. Tindakan mengusapkan Alwan, bilah besi runcing, serta menikam dada dan paha dengan 

alat tersebut mencerminkan keberanian dan keyakinan pelaku pada perlindungan Ilahi.3 

Penggunaan alat ritual seperti Alwan juga memiliki simbolisme yang kuat. Alwan tidak 

hanya berfungsi sebagai alat fisik, tetapi juga sebagai simbol kekuatan dan perlindungan 

spiritual. Bunyi gemerencing dari rantai besi yang menghiasi Alwan menambah dimensi 

auditori dalam komunikasi non-verbal, menciptakan suasana sakral dan membantu pelaku 

mencapai keadaan trance. Selain itu, asap kemenyan yang digunakan untuk mengasapi pelaku 

melambangkan penyucian dan pemberkatan, menghubungkan dunia fisik dengan dunia 

 
1 Hafied Cangra, Pengantar Ilmu Komunikasi (Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998) hal 67 
2 Oleh Ajid Djalal, Jetty E T Mawara, and Mahyudin Damis, TRADISI BADABUS (RATIB TAJI BESI) Pada 

Masyarakat Kelurahan Tuguwaji Kecamatan Tidore Kota Tidore Kepulauan, vol. 16, no. 3 (2023) hal 4 
3 M. Sakti Garwan, Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga (Bogor: Guepedia, 2022) 

hal 140 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   100 
 
 

 
 

spiritual. 

Tarian dan musik rebana juga memainkan peran penting dalam tradisi ini. Tarian yang 

dilakukan selama ritual Badabus adalah bentuk ekspresi spiritual yang menunjukkan 

penyerahan diri sepenuhnya kepada kekuatan Ilahi. Irama rebana yang mengiringi gerakan 

menambah elemen auditori dalam komunikasi non-verbal, menciptakan suasana sakral dan 

mendukung pelaku dalam mencapai keadaan trance. Semua elemen ini menunjukkan betapa 

kaya dan kompleksnya komunikasi non-verbal dalam tradisi Ratib Taji Besi.4 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi dan memahami berbagai bentuk 

komunikasi non-verbal yang terdapat dalam tradisi Ratib Taji Besi, serta menganalisis makna 

simbolis dari setiap elemen ritual tersebut. Melalui pendekatan kualitatif dan deskriptif, 

penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam memperkaya pemahaman 

tentang komunikasi non-verbal dalam konteks budaya dan keagamaan, serta memperlihatkan 

bagaimana tradisi ini berfungsi sebagai media komunikasi yang efektif dalam menyampaikan 

pesan-pesan spiritual dan budaya kepada masyarakatnya. Dengan demikian, penelitian ini juga 

dapat menjadi referensi penting bagi studi-studi lanjutan mengenai komunikasi non-verbal 

dalam tradisi- tradisi budaya lainnya di Indonesia. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian lapangan (field research), di mana peneliti langsung 

turun ke lapangan untuk mengumpulkan data dan mengkaji masalah yang menjadi fokus 

penelitian. Teknik pengumpulan data yang digunakan yaitu Observasi, diguakan untuk melihat 

bagaimana prosesi adat budaya itu berlangsung. Selain itu penelitti menggunakan teknik 

wawancara digunkan untuk menggali makna dan pandangan masayarakat terhadap tradisi. 

Teknik analisis data yang digunakan yaitu reduksi data, proses memilih, memfokuskan dan 

memyederhanakan data mentah, menyaring hasil wawancara yang relevan dengan fokus 

penelitian. Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif, yang bertujuan menghasilkan 

data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari subjek yang diamati dan diwawancarai5 

Pendekatan yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan komunikasi dakwah. 

Pendekatan ini memandang dakwah sebagai proses komunikasi yang merujuk pada al-Qur'an 

 
4 M. Agung Djafar, “Pembacaan Qs. Ar-Ra’d [13]: 28 Pada Tradisi Ratib Taji Besi "Kajian Living Qur’an Di 

Masyarakat Kota Tidore Kepulauan” (IAIN Ternate, 2023) hal 78 
5 Sutrisno Hadi, Metodologi Reasearch Jilid I (Yogyakarta: Andi Offset, 2004) hal 3 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   101 
 
 

 
 

dan Hadis. Komunikasi dalam dakwah tidak hanya mencakup komunikasi verbal tetapi juga 

komunikasi non-verbal, yang memegang peranan penting dalam menyampaikan nilai-nilai 

keagamaan. Penelitian ini berfokus pada eksistensi dakwah yang diinterpretasikan melalui 

nilai-nilai etika dan hikmah dalam berkomunikasi, seperti yang dianjurkan dalam Al-Qur’an. 

Prinsip-prinsip komunikasi dalam dakwah diambil dari sumber utama Islam yaitu al-Qur'an 

Surat Thaahaa dan Azhab dan Hadis, serta sumber sekunder seperti ijma’, qias, dan masālih al-

mursalah.6 

 al-Qur'an Surat Thaahaa; 20: 44  

 فَق وْلَ  لَه   قَوْلً  لَّي ِّنًا  لَّعَلَّه   يَتذَكََّر   اوَْ  يخَْشٰى  ۝٤٤

Artinya; Berbicaralah kamu berdua kepadanya (Fir‘aun) dengan perkataan yang lemah 

lembut, mudah-mudahan dia sadar atau takut.” 

dan al-Ahzaab; 33: 70.  

۝٧٠ يْداً    يْنَ  اٰمَن وا اتَّق وا  اٰللَّ  وَق وْل وْا  قَوْلً  سَدِّ  يٰ  ايَُّهَا الَّذِّ

Artinya; Wahai orang-orang yang beriman, bertakwalah kamu kepada Allah dan 

ucapkanlah perkataan yang benar. 

Penelitian dilakukan di Kota Tidore Kepulauan, Provinsi Maluku Utara, dengan fokus 

pada masyarakat Kelurahan Soadara. Penelitian ini direncanakan berlangsung selama 3 bulan, 

dengan observasi awal selama satu minggu untuk memahami konteks lapangan dan 

mendapatkan data awal. Penelitian ini menggunakan beberapa metode pengumpulan data: 

Wawancara digunakan untuk mendapatkan informasi mendalam dari responden, termasuk 

pejabat kesultanan, imam, dan anggota masyarakat yang terlibat dalam tradisi Ratib Taji Besi5. 

Observasi dilakukan dengan observasi non-partisipan, di mana peneliti mengamati fenomena 

sosial tanpa terlibat langsung. Observasi ini membantu peneliti mencatat tingkah laku dan 

ekspresi secara wajar tanpa mengganggu aktivitas normal subjek. Dokumentasi meliputi 

pengumpulan data dari berbagai dokumen tertulis seperti catatan, surat kabar, dan majalah 

untuk melengkapi data dari wawancara dan observasi.7 

Instrumen penelitian yang digunakan meliputi pedoman wawancara yang digunakan 

 
6 Abdul Muis Andi, Komunikasi Islami (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001); Amrullah Ahmad, Dakwah Dan 

Perubahan Sosial (Jakarta. ), 14 (Jakarta: PLP2M , 1985); Mohd. Yusof Hussain, Dua Lima Soal Jawab Mengenai 
Komunikasi Islam, Dalam Zulkiple Abd Ghani, Islam, Komunikasi Dan Teknologi Maklumat (Selangor: Utusan 
Publications & Distributors SDN BHD, 2001). 

7 Prasetya Wirawan, Logika Dan Prosedur Penelitian (Jakarta: CV Infomedika, 2000). 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   102 
 
 

 
 

untuk mengarahkan wawancara dengan informan utama seperti JoaJau Amin Faroek dan Bakri 

Hasan Faroek. Handphone digunakan untuk merekam suara, mengambil foto, dan video selama 

wawancara dan observasi. Alat tulis sangat penting untuk mencatat data sementara selama 

proses penelitian. Pedoman observasi membantu peneliti dalam melakukan observasi 

sistematis di lapangan.8 

Data yang dikumpulkan diolah melalui beberapa langkah. Reduksi data adalah proses 

mengubah data rekaman menjadi pola, fokus, dan kategori tertentu. Penyajian data 

menampilkan data dalam bentuk matriks yang memudahkan analisis. Pengambilan kesimpulan 

mencari simpulan atas data yang telah direduksi dan disajikan. Analisis data kualitatif 

dilakukan untuk mendeskripsikan dan membahas hasil penelitian dengan pendekatan analisis 

konseptual dan teoretis. Proses ini melibatkan pengolahan data secara sistematis dan 

terstruktur untuk memberikan makna yang jelas dan relevan terhadap fokus penelitian.9 

 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

A. Pelaksanaan tradisi Ratib Taji Besi 

Dalam pelaksanaannya tradisi ini memiliki banyaksimbol dan makna yang mendalam yang 

perlu di kaji secara teoritik menggunakan tepri komunikasi dakwah non-verbal. Teori ini akan 

mengnanalisa secara sistematis dari rangkaian prosesi selama tradisi ini berlangsung. Adapun 

rangkaian pelaksanaan tradisi Ratib Taji Besi sebagai berikut; Sebelum melakukan Badabus, 

pelaku berjalan jongkok untuk menghampiri dan menyalami Syech. Sang Syech lalu 

menyerahkan alat Badabus yang disebut Alwan dan mengasapi si pelaku dengan asap 

kemenyan telah dibakar sebelumnya. Alwan merupakan bilah besi sepanjang kurang lebih 30 

cm dan bermata runcing. Ujung Alwan lainnya ditutupi kayu sekepalan tangan dihiasi rantai 

besi yang menghasilkan bunyi- bunyi gemerencing. Pelaku kemudian menggoyangkan 

badannya ke kanan dan kiri beberapa kali lalu mengusapkan Alwan tersebut dari pundak 

kanannya ke atas kepala dan kemudian turun pundak kiri. Ia lantas mengangkat Alwan 

yang ada di kedua tangannya dan menikam ke dada beberapa kali sebagai percobaan. 

Sebelumnya, sang Syech telah melakukan percobaan terdahulu dengan menikam dirinya 

 
8 Lexy J.Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 2014) hal 5 
9 Sukandi, Penelitian Subjek Penelitian (Yogyakarta: , 1995), 7-8 (Yogyakarta: Lembaga Penelitian IKIP 

Yogyakarta, 1995). 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   103 
 
 

 
 

sendiri. Setelah itu, pelaku mulai berdiri dan menikamkan Alwan ke dada, bahkan pahanya, 

sembari menari-nari sebagai tanda bahwa Badabus telah mulai. Masyarakat memandang 

sebagai suatu yang sakral dan suci sehingga sebelum memainkan atraksi Badabus para jemaah 

yang melakukan atraksi Badabus harus mengambil air wudhu terlebih dahulu, setelah 

mengambil air wudhu para pelaku masuk di hadapan Syech untuk mengambil sepotong besi 

yang tajam di depan Syech lalu melakukan atraksi Badabus sambil berdiri dan memainkannya. 

Setelah selesai berzikir dan sebagainya, Syech dan para jemaah berdiri dan Syech 

bermunajjah kepada aulia yang bersangkutan sesuai dengan niat dan hajatan. Selesai 

bermunajad, Syech mengucapkan kalimat zikir disertai dengan lantunan rebana yang disebut 

mengantar Syech karena pada awal upacara menghadirkan Roh para Syech, maka pada akhir 

kegiatan mengantarkan kembali. 

Kemudian Syekh membacakan ayat Al-Quran untuk mendapatkan dari Sang Khaliq. Contoh 

: surat Al-Khafi ayat 28 dan ayat 107 s/d ayat 110. Selesai Syech membacakan ayat-ayat pilihan 

tersebut, Syech dan para jemaah duduk kembali kemudian Syech membacakan surat Al-Fatiha 

kepada Rasulullah S.A.W, kepada para waliyullah dan guru-guru. Setelah itu baru sang Syech 

membacakan dan terutama niat dan hajatan kemudian dilanjutkan dengan doa ungkapan 

syukur dan terima kasih, maka Syech dan para jemaah saling bersalaman dengan ucapan 

Shallallahu ‘Ala Muhammad Shollallahu ‘Alaihi Wasallam” diakhiri dengan “Wa 'ala Alihi Wa 

Ashabihi Sa'duna Fiddunya Wa Mulki Fil Ukhro" 

Kiasannya: Kesejahteraan dan keselamatan atas diri Muhammad bersama para keluarga 

dan sahabatnya sesungguhnya dialah raja di dunia dan dia pula sang raja di hari kemudian. 

Seraya secara ramai-ramai membacakan Surat Al-Fatiha maka usailah sudah acara tahlilan 

tradisi Badabus tersebut. Setelah selesai ritual tersebut Jou Guru dan para jemaah meminum 

minuman sarabati yang sudah disiapkan, setelah itu menikmati makanan yang sudah dibuat 

oleh para ibu-ibu setempat. 

 

B. Klasifikasi Tradisi Ratib Taji Besi sebagai Dakwah Islam 

Secara historis, hadirnya ritual dabus di masyarakat Kesultanan Tidore disebut oleh salah 

satu tesis, pada tahun 1965. Dalam konteks masyarakat Kesultanan Tidore, kehadiran tradisi 

ini, disebut sebagai bagian dari integrasi budaya antara Islam dan tradisi lokal. Proses masuknya 

Islam di Tidore yang disertai dengan ajaran tarekat, membuat tradisi ritual dabus menjadi 

media dalam proses Islamisasi di Tidore. Dabus yang disebut oleh masyarakat Kesultanan 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   104 
 
 

 
 

Tidore dengan “Ratib Taji Besi”, dikarenakan adanya lantunan bacaan “ratib” atau dzikir yang 

berlangsung saat prosesi tradisi berlangsung. Sedangkan, “taji besi” adalah alat yang 

digunakan untuk menikam anggota tubuh yang berbahan besi. Tradisi ini juga termasuk dalam 

tarekat kekebalan yang melahirkan identitas dan kepercayaan diri dari setiap pelakunya.10 

Secara genealogis, tradisi ini merupakan bentuk ajaran Islam dari Syekh Abdul Qadir Jailani 

dan Syekh Ahmadul Rifa’i dengan mengajarkan ilmu tarekat (Ahli Kebatinan). Inilah mengapa, 

bacaan yang dibacakan saat tradisi berlangsung, adalah ratib dari Syekh Abdul Qadir Jailani. 

Gerakan-gerakan ratib taji besi, dimaknai dengan kehidupan manusia yang saling 

menghormati dan saling tolong menolong antara satu dengan yang lain. Perlu untuk dijelaskan 

lebih jauh, tarekat dimaksud adalah tarekat qadariyah, yang dibawa oleh Syekh Abdul Qadir 

Jailani. Syekh Abdul Qadir Jailani dalam mensyiarkan Islam menggunakan tradisi dabus itu 

sebagai daya tarik agar dikenal Islamnya. Memperkenalkan Islam dari segi tarekatnya, dapat 

membuktikan Keesaan Tuhan (eksistensi Tuhan).11 

Dengan begitu, atas izin Allah, besi yang digunakan itu, tidak akan membunuh manusia. 

Lebih jauh ke dalam, tradisi taji besi, juga mengajari kita untuk mengenal Allah dan Nabinya. 

Misalnya, kemenyan yang baunya harum itu sangat disukai Rasul, kemenyan itu unsurnya dari 

tanah, yang kemudian dibakar, ada unsur api, kemudian mengeluarkan air ketika dibakar, ada 

unsur air dan asap, ada unsur angina, dari beberapa unsur itu, menandakan sifat manusia. 

Orang yang bertarekat untuk mengenali diri. Tariannya itu tarian sufi dalam pencarian Tuhan, 

dan lantunan itu adalah bentuk dzikir untuk memuji kebesaran Allah dan mengirimkan doa 

dan salawat kepada Nabi dan keluarga, sahabat, berserta para ulama dan wali Allah. Dari segi 

gerakan yang tergolong ekstrim dan cukup berbahaya yang dipertontonkan dalam 

pertunjukan taji besi, secara logika memang tidak sepantasnya sembarang orang akan 

melakukan hal tersebut, seharusnya orang yang mempunyai ilmu kebal senjata tajam atau 

semacamnya yang pantas melakukannya dan kalau tidak, bisa fatal akibatnya. Sepertihalnya, 

yang dilakukan di Banten.12 

Namun, bagi masyarakat Kesultanan Tidore, ritual taji besi dapat dimainkan oleh siapa saja, 

tetapi harus beragama Islam dan berjenis kelamin laki-laki, dengan gerakan yang dilakukan 

sambil mengikuti alunan tabuhan alat musik rebana juga dilakukan pada saat Haul Sultan Nuku, 

 
10 M. Sakti Garwan, Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga. 
11 Oleh M Zainuddin and Ma Nip, SYEIKH ABDUL QADIR AL-JAILANI TOKOH SUFI KHARISMATIK DALAM 

PERSAUDARAAN TAREKAT (2002). 
12 Ibid. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   105 
 
 

 
 

syukuran dan hari ulang tahun Kota Tidore Kepulauan. Taji besi ini sangat terkenal pada 

masyarakat Kesultanan Tidore, bahkan menjadi bagian tersendiri dalam setiap upacara dina 

kematian. Makna simbolik saat dilaksanaknnya tradisi ini saat acara dina kematian yaitu 

sebagai bentuk saling menolong bagi setiap manusia dalam menghadapi musibah terutama 

pada orang sudah meninggal. Akan tetapi, ada beberapa tokoh masyarakat yang menganggap 

dilakukannya tradisi ini saat dina kematian masih perlu dipertanyakan. Dikarenakan tradisi 

ini, secara mendasar merupakan aksi untuk menambah serta meningkatkan keyakinan akan 

ajaran-ajaran Islam yang dibawakan oleh para pendahulu terutama para wali Allah, sekaligus 

sebagai syiar Islam. Sehingga diatraksikan dengan besi yang tajam ditikam pada diri manusia 

yang beriman, agar masyarakat begitu tertarik. 

Dari segi pelaksanaannya, disesuaikan dengan nazar atau niat lewat amalan thariqat. 

Tradisi ratib taji besi ini, dipimpin oleh seorang guru mursid (Jou Guru) sebagai penanggung 

jawab. Untuk pemainnya sendiri adalah para jamaah/orang Islam yang sudah akil balik atau 

bersunat. Jou guru sendiri sebagai pemimpin utama ratib merupakan tokoh yang memilki 

kemampuan dalam bidang ilmu-ilmu agama terutama tingkat penguasaan ilmu thariqat 

yang sempurna. Tokoh-tokoh seperti ini, dalam masyarakat Kesultanan Tidore sangat disegani 

karena memiliki kewibawaan yang luar biasa. Sejak zaman dahulu, para jou guru selalu 

mendapatkan tempat istimewa di dalam masyarakat. Dalam pelaksanaan ratib taji besi, benda-

benda upacara yang dibutuhkan meliputi: 1) panji kebesaran para wali ahli Thariqat; 2) 

besi/dabus; 3) tempat pembakaran dupa; 4) air pada hono/mangkuk putih; 5) rebana; 6) 

bantal dan lefo (kitab amalan) yakni manuskrip yang di tulis dengan tangan, dan kebanyaka 

berisi ajaran Islam dalam tingkatan syariat, tharikat, hakikat, dan ma’rifat; 7) minuman 

Sarbat/Sarabati.13 

Prosesi tradisi taji besi ini, dilakukan dengan lantunan dzikir penuh penghayatan dengan 

suara yang merdu dan serasi, suara rebana yang mendayu-dayu mengiringi gerakan-gerakan 

yang serasi mengikuti alunan dzikir dan suara rebana memberikan suasana kedamaian bagi 

jiwa namun kadang membuat bulu-kuduk merinding menyaksikan atraksi-atraksi yang sangat 

antagonistik. Jou guru dan para jamaah melantunkan dzikir yang mengandung unsur 

kerinduan akan sang pencipta, memuji para Nabi, serta nasihat bagi umat manusia. Karena 

sesungguhnya umat manusia ini begitu kecil dihadapan-Nya. Dengan demikian, manusia harus 

 
13 M. Sakti Garwan, Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   106 
 
 

 
 

mengikuti irama dan pola yang dimainkan oleh sang pencipta dalam menjalani segala 

kehidupannya, sehingga lahirlah keserasian dan keselamatan umat dalam meniti kehidupan 

ini.14 

La ilaha illallah, la ilaha illallah, daim la ilaha illallah yuhyil qalbi bidzikirullah. 

Terjemahnya: 

Tiada Tuhan selain Allah-tiada Tuhan selain Allah yang bersembunyi, tiada Tuhan selain Allah 

yang hidup di hati kami hanya dengan menyebut namamu ya Allah. 

Hukumun adzimun fiddunnya sarafun wagatuha,...al-Mautu harakun wal kabaru mu’adzbun 

Terjemahnya: 

Apalah arti bersenang-senang di atas dunia ini padahal maut akan menjemput kita dan 

mengantarkan kita kealam kubur dan di sana pasti ada adzab. 

Pada akhir pelaksanaan ratib taji besi, jou guru dan para jamaah berdiri, kemudian 

bermunajah kepada “aulia” yang bersangkutan sesuai dengan niat dan hajatan. Selesai 

bermunajah, jou guru mengucapkan kalimat dzikir disertai dengan lantunan rebana untuk 

mengantar ruh para syekh kembali, karena pada awal upacara menghadirkan ruh para syekh, 

maka pada akhir kegiatan mengantarkan kembali. Kemudian jou guru membacakan ayat-ayat 

pilihan, jou guru dan para jamaah duduk kembali, dilanjutkan dengan membacakan QS Al-

Fatihah kepada Rasullullah SAW, kepada para wali Allah dan guru-guru. Setelah itu, jou guru 

membacakan niat hajatan, dilanjutkan dengan doa ungkapan syukur dan terima kasih. Setelah 

itu, maka jou guru dan para jamaah saling bersalaman dengan ucapan: 

Shollallah alaa muhammad, shallallah alaihi wa sallam, wa alaa alihi wa ashabihi saa` 

datiddunnya wa mulikil uhra al-Fatihah. 

Terjemahnya: 

Kesejahteraan dan keselamatan atas diri Muhammad bersama para keluarga dan sahabatnya 

sesungguhnya dialah Raja di dunia dan dia pula yang Raja di hari kemudian. Seraya secara 

ramai-ramai membacakan Surat al–Fatihah. 

Kiasan akhir dari dabus merupakan gambaran kehidupan yang semakin terperosok 

dalam dunia keburukan dan tidak mengikuti lagi sunnah Rasul dan perintah Allah SWT, maka 

manusia harus kembali pada ajaran aqidah. Nasehat yang disampaikan melalui irama nyanyian 

yang dikumandangkan secara syahdu, iringan tabuhan rebana merupakan ilustrasi ritual yang 

 
14 M. Agung Djafar, “Pembacaan Qs. Ar-Ra’d [13]: 28 Pada Tradisi Ratib Taji Besi "Kajian Living Qur’an Di 

Masyarakat Kota Tidore Kepulauan.” 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   107 
 
 

 
 

mengandung makna nasehat kehidupan. Dari konstruksi dari tradisi taji besi ini, penulis 

kemudian melihat titik bahwa masyarakat Kesultanan Tidore yang cenderung agamis, selalu 

mengangungkan tradisi yang mereka lakukan sebagai suatu jalan untuk memaknai agama 

(Islam) juga jalan hidup di dunia, yakni lewat tradisi taji besi, yang dilakukan oleh mereka 

dengan begitu antusiasnya, bahkan tradisi ini melingkupi segala macam aspek prosesi-prosesi 

acara penting di masyarakat Kesultanan Tidore. 

Ttradisi tersebut telah berjalan dan mengakar lama di masyarakat. Kekuatan historis ini 

penting untuk mengidentifikasi dan membuktikan bahwa tradisi ratib taji besi, tidak semata 

fakta yang tampak, tetapi juga fondasi historis yang sudah mengakar lama di masyarakat. 

Dengan kata lain, tradisi ke-Islaman (ratib taji besi) bersumber dari proses pewacanaan Islam 

yang telah mengakar di masyarakat sejak lama. 

 

Analisa Komunikasi Dakwah Non-Verbal pada Tradisi Ratib Taji Besi Kesultanan 

Tidore 

            Pada sub bab ini berfokus pada aspek komunikasi non-verbal dalam tradisi ratib taji 

besi, bagaimana simbolisme gerakan dan alat-alat yang digunakan mencerminkan nilai- nilai 

keagamaan dan budaya masyarakat Kesultanan Tidore yang dapat dijelaskan pada tata cara 

dan penjelasan tradisi ratib taji besi sebagai berikut: 

1. Persiapan dan Penyucian Diri 

 Tradisi ratib taji besi diawali dengan persiapan spiritual yang ketat. Para pelaku, sebelum 

melakukan atraksi Badabus, diharuskan mengambil air wudhu. Wudhu ini bukan hanya 

ritual penyucian fisik tetapi juga persiapan mental dan spiritual untuk menghadapi prosesi 

yang dianggap sakral. 

Komunikasi Non-Verbal: 

 Mengambil Air Wudhu: Tindakan ini melambangkan kesucian dan kesiapan spiritual. Air 

wudhu membersihkan bukan hanya tubuh tetapi juga jiwa, menyiapkan pelaku untuk 

berkomunikasi dengan dunia spiritual.  

2. Berjalan Berjongkok 

 Sebelum menghampiri Syech, pelaku berjalan jongkok. Gerakan ini menunjukkan 

rasa hormat dan kerendahan hati. Ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang 

menunjukkan bahwa pelaku menempatkan Syech dan prosesi ini dalam posisi yang 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   108 
 
 

 
 

sangat dihormati. 

3. Penghampiran Syech dan Penyerahan Alwan 

Setelah melakukan wudhu, pelaku menghampiri Syech dengan berjalan jongkok dan 

menyalami beliau. Syech kemudian menyerahkan Alwan, bilah besi yang akan digunakan 

dalam prosesi, dan mengasapi pelaku dengan asap kemenyan. 

Komunikasi Non-Verbal: 

a. Menyalami Syech: Salam ini adalah bentuk penghormatan dan penerimaan berkah. Ini 

menunjukkan bahwa pelaku menghormati otoritas spiritual Syech. 

b. Mengasapi dengan Kemenyan: Kemenyan dianggap memiliki kekuatan penyucian dan 

perlindungan. Asap yang naik ke udara melambangkan doa dan harapan yang naik ke 

langit, menghubungkan dunia fisik dengan dunia spiritual. Tindakan ini adalah bentuk 

komunikasi non-verbal yang menunjukkan bahwa pelaku telah disucikan dan siap untuk 

melakukan ritual. 

4. Penggunaan Alwan 

Alwan adalah bilah besi sepanjang 30 cm dengan satu ujung runcing dan ujung lainnya ditutupi 

kayu yang dihiasi rantai besi. Pelaku menggoyangkan badannya ke kanan dan kiri beberapa 

kali, lalu mengusapkan Alwan dari pundak kanan ke atas kepala dan turun ke pundak kiri. 

Komunikasi Non-Verbal: 

a. Menggoyangkan Badan: Gerakan ini adalah bentuk penyelarasan dengan ritme spiritual. 

Ini menunjukkan kesiapan fisik dan mental pelaku untuk memasuki kondisi trance atau 

keadaan spiritual yang lebih tinggi. 

b. Mengusapkan Alwan: Tindakan ini melambangkan penyucian diri dan kesiapan 

menerima kekuatan spiritual. Alwan yang diusapkan dari pundak kanan ke atas kepala dan 

turun ke pundak kiri menunjukkan bahwa pelaku telah menyucikan seluruh tubuhnya dan 

siap untuk menerima perlindungan dan kekuatan Ilahi. 

5. Atraksi Badabus 

Pelaku kemudian mulai menikamkan Alwan ke dada beberapa kali sebagai percobaan, setelah 

sebelumnya Syech menunjukkan terlebih dahulu. Setelah itu, pelaku mulai berdiri dan 

menikamkan Alwan ke dada dan paha sambil menari. 

Komunikasi Non-Verbal: 

a. Menikam Dada dan Paha: Tindakan ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang 

sangat kuat, menunjukkan keberanian dan keyakinan pelaku pada perlindungan 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   109 
 
 

 
 

Ilahi. Ini juga menunjukkan bahwa pelaku berada dalam keadaan trance di mana mereka 

percaya bahwa kekuatan spiritual melindungi mereka dari bahaya fisik. 

b. Menari: Tarian selama Badabus bukan hanya gerakan fisik tetapi juga ekspresi spiritual. 

Menari sambil menikamkan Alwan menunjukkan bahwa pelaku sepenuhnya 

menyerahkan dirinya kepada kekuatan Ilahi. Tarian ini juga menciptakan ritme yang 

membantu pelaku dan penonton memasuki suasana spiritual yang mendalam. 

c. Suara Rebana: Musik rebana yang mengiringi gerakan menambah elemen auditori dalam 

komunikasi non-verbal. Irama rebana menciptakan suasana sakral dan membantu pelaku 

mencapai keadaan trance. 

6. Penutupan Ritual 

Setelah atraksi Badabus selesai, Syech dan para jemaah berdiri dan Syech bermunajjah kepada 

aulia yang bersangkutan sesuai dengan niat dan hajatan. Selesai bermunajjah, Syech 

mengucapkan zikir disertai lantunan rebana yang disebut mengantar Syech, mengakhiri 

prosesi dengan membacakan ayat-ayat Al- Quran dan doa. 

Komunikasi Non-Verbal: 

a. Berdiri Bersama: Tindakan berdiri bersama menunjukkan solidaritas dan kesatuan 

dalam iman. Ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang menunjukkan bahwa semua 

yang hadir bersatu dalam doa dan harapan mereka. 

b. Bersalaman: Setelah doa dan zikir, para jemaah saling bersalaman, menunjukkan rasa 

syukur dan penghormatan. Ini adalah bentuk komunikasi non-verbal yang memperkuat 

ikatan sosial dan spiritual di antara para peserta. 

 

Analisa Teoritis Komunikasi Dakwah Non-Verbal Pada Tradisi Ratib Taji Besi 

Komunikasi non-verbal, yang mencakup ekspresi wajah, gerakan tubuh, dan 

penggunaan objek ritual, sangat berperan dalam memperkuat pesan dan makna dalam 

berbagai tradisi budaya dan keagamaan. Dalam tradisi Badabus di masyarakat Kesultanan 

Tidore, komunikasi non-verbal tidak hanya menyampaikan simbolisme religius tetapi juga 

membangun pengalaman kolektif yang mendalam di antara peserta. Begitu pula, dalam tradisi 

Ratib Taji Besi, elemen komunikasi non-verbal memainkan peranan serupa dalam 

memperkuat makna dan kehadiran spiritual selama ritual. 

Pada pelaksanaan Badabus, komunikasi non-verbal dimulai dengan tindakan berjalan 

jongkok menuju Syech, yang menunjukkan penghormatan dan kerendahan hati dari pelaku. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   110 
 
 

 
 

Proses ini mencerminkan sikap kesopanan dan kesungguhan dalam menjalankan ritual. Selain 

itu, penggunaan Alwan, bilah besi yang dihiasi rantai dan menghasilkan bunyi gemerencing, 

berfungsi sebagai simbol kekuatan dan keberanian, yang diperkuat melalui gerakan tubuh saat 

pelaku mengusapkan dan menikamkan Alwan ke tubuhnya. Bunyi gemerencing dan goyangan 

tubuh yang dilakukan sebelum menikam Alwan menambah dimensi non-verbal dari ritual ini, 

menandakan peralihan ke keadaan spiritual yang lebih mendalam. 

Ekspresi non-verbal selama atraksi Badabus melibatkan aksi menari-nari dan 

menikamkan Alwan ke dada dan paha sebagai bagian dari demonstrasi kekuatan spiritual. 

Tindakan ini tidak hanya menunjukkan keberanian dan ketulusan, tetapi juga menegaskan 

kekuatan ritual dalam menghubungkan pelaku dengan dimensi spiritual yang lebih tinggi. 

Pergerakan tubuh yang ritmis dan intens ini, bersama dengan penggunaan Alwan, 

mempertegas pesan ritual yang ingin disampaikan kepada peserta dan penonton. 

Ritual Badabus juga melibatkan komunikasi non-verbal melalui proses pengasapan 

dengan kemenyan dan penggunaan air wudhu, yang menunjukkan pentingnya kesucian dan 

kebersihan dalam persiapan ritual. Penggunaan kemenyan sebagai simbol pemurnian dan 

persiapan sebelum pelaksanaan menunjukkan bagaimana elemen-elemen non-verbal dapat 

membangun suasana yang sesuai untuk pelaksanaan ritual. Begitu juga, ritual berzikir dan doa 

yang diikuti dengan lantunan rebana dan bacaan ayat Al-Qur'an menciptakan suasana khusyuk 

yang memperkuat makna spiritual dari ritual. 

Dalam Ratib Taji Besi, komunikasi non-verbal juga memiliki peran krusial. Ekspresi 

wajah dan postur tubuh, seperti duduk bersila dengan tangan terlipat, mencerminkan 

kedalaman penghayatan spiritual dari peserta. Gerakan tubuh yang dilakukan selama doa, serta 

penggunaan objek ritual seperti Alwan dalam Badabus, menunjukkan bagaimana aspek non-

verbal ini memperkuat pengalaman spiritual dan interaksi sosial dalam ritual. Postur tubuh 

yang tegak dan ekspresi wajah yang tenang menandakan penghormatan dan fokus pada doa, 

yang penting untuk mencapai kekhusyukan dan keberhasilan ritual. 

Kontak mata dan proksemik dalam Ratib Taji Besi dan Badabus juga menegaskan 

keterhubungan dan solidaritas antara peserta. Dalam kedua ritual ini, peserta saling 

memandang dan menjaga jarak yang sesuai untuk menciptakan rasa kebersamaan dan 

menjaga konsentrasi. Proksemik yang digunakan dalam Badabus, di mana peserta berdiri dan 

bergerak dalam formasi tertentu, menciptakan lingkungan yang kondusif untuk pelaksanaan 

ritual dan interaksi sosial yang harmonis. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   111 
 
 

 
 

Aspek paralinguistik, seperti nada suara dan intonasi dalam bacaan doa dan zikir, juga 

memainkan peranan penting dalam komunikasi non-verbal kedua ritual ini. Dalam Badabus, 

bacaan ayat Al-Qur'an dengan intonasi tertentu menciptakan suasana khusyuk dan mendalam, 

sementara dalam Ratib Taji Besi, penggunaan intonasi yang lembut dan berirama dalam doa 

mendukung kekhusyukan dan konsentrasi peserta. Intonasi yang sesuai memperkuat makna 

spiritual dan efek ritual, menunjukkan pentingnya aspek non- verbal dalam komunikasi ritual. 

Sentuhan, seperti bersalaman setelah ritual dalam Badabus, menambah dimensi sosial 

dan emosional dari ritual. Sentuhan ini menunjukkan penghormatan dan memperkuat ikatan 

sosial antara peserta. Begitu juga, dalam Ratib Taji Besi, komunikasi non-verbal melalui 

sentuhan seperti bersalaman setelah doa memperkuat rasa persaudaraan dan solidaritas di 

antara peserta. 

Penggunaan komunikasi non-verbal dalam Badabus dan Ratib Taji Besi menunjukkan 

bagaimana elemen-elemen ini berfungsi untuk memperkuat makna spiritual dan sosial dari 

ritual. Gerakan tubuh, ekspresi wajah, penggunaan objek ritual, dan aspek non- verbal lainnya 

bekerja secara sinergis untuk menciptakan pengalaman ritual yang mendalam dan bermakna. 

Memahami peran komunikasi non-verbal dalam konteks ini memberikan wawasan yang lebih 

dalam tentang bagaimana ritual-ritual ini mengintegrasikan ajaran spiritual dan praktik 

budaya. 

Dengan mempelajari komunikasi non-verbal dalam kedua tradisi ini, kita dapat lebih 

memahami bagaimana ritual keagamaan dan budaya memanfaatkan elemen non-verbal untuk 

membangun pengalaman spiritual yang kuat dan menyatukan peserta dalam konteks sosial 

dan religius. 

Analisis komunikasi non-verbal dalam tradisi ini dapat memberikan perspektif baru 

dalam komunikasi dakwah Islam, memperkuat penyampaian pesan-pesan keagamaan kepada 

masyarakat. Melalui gerakan tubuh, penggunaan alat, dan elemen auditori, tradisi ini dapat 

menginspirasi metode dakwah yang lebih efektif dan menyentuh hati audiens . 

Persiapan dan penyucian diri sebelum memulai prosesi ratib taji besi melibatkan wudhu, 

yang tidak hanya membersihkan fisik tetapi juga menyiapkan mental dan spiritual pelaku. 

Wudhu sebagai tindakan penyucian diri sangat relevan dalam dakwah, 

mengajarkan bahwa seorang dai harus selalu dalam keadaan suci dan siap secara mental 

serta spiritual sebelum menyampaikan dakwah . Hal ini menggarisbawahi pentingnya 

kesucian dan kesiapan dalam menjalankan tugas dakwah, memastikan bahwa pesan yang 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   112 
 
 

 
 

disampaikan berasal dari hati yang bersih. 

Berjalan jongkok menghampiri Syech adalah bentuk penghormatan dan kerendahan 

hati. Gerakan ini menekankan nilai-nilai Islam seperti rasa hormat dan rendah hati yang sangat 

penting dalam dakwah . Dai yang menghormati audiens dan berinteraksi dengan rendah hati 

lebih mungkin diterima dan didengarkan. Ini adalah pelajaran berharga tentang bagaimana 

memperlakukan orang lain dengan penghormatan yang tulus dalam konteks dakwah. 

Salam yang diberikan kepada Syech saat prosesi adalah bentuk penghormatan dan 

penerimaan berkah. Ini adalah elemen penting dalam Islam yang dapat diterapkan dalam 

dakwah untuk memperkuat hubungan antara dai dan audiens melalui penghormatan dan 

penerimaan yang tulus . Salam mengajarkan pentingnya menjalin hubungan baik dan 

menerima berkah dari orang yang lebih berpengetahuan atau berotoritas spiritual, yang 

relevan dalam konteks penyebaran ajaran Islam. 

Penggunaan kemenyan untuk mengasapi pelaku adalah tindakan simbolis yang 

melambangkan doa dan harapan yang naik ke langit. Dalam dakwah, penggunaan simbol-

simbol ini dapat membantu mengajarkan pentingnya doa sebagai sarana komunikasi dengan 

Allah . Asap kemenyan yang naik ke udara juga dapat digunakan untuk menciptakan suasana 

spiritual yang mendalam, membantu audiens memasuki kondisi spiritual yang lebih baik 

sebelum mendengarkan dakwah. 

Gerakan menggoyangkan badan sebelum menggunakan Alwan menunjukkan kesiapan 

untuk memasuki kondisi spiritual yang lebih tinggi. Dalam dakwah, kesiapan fisik dan mental 

sangat penting untuk menyampaikan pesan-pesan Islam dengan efektif 

. Gerakan ini mengajarkan bahwa seorang dai harus selalu siap dan selaras dengan ritme 

spiritual, memastikan bahwa pesan yang disampaikan dapat diterima dengan baik oleh 

audiens. 

Menikam dada dan paha dengan Alwan adalah bentuk komunikasi non-verbal yang 

menunjukkan keberanian dan keyakinan pada perlindungan Ilahi. Dalam dakwah, ini dapat 

digunakan untuk mengajarkan keberanian dan keyakinan pada Allah dalam menghadapi 

tantangan hidup . Tindakan ini juga menunjukkan bahwa pelaku berada dalam keadaan trance 

di mana mereka percaya bahwa kekuatan spiritual melindungi mereka dari bahaya fisik, yang 

relevan dengan konsep tawakal dalam Islam. 

Tarian dan suara rebana yang mengiringi prosesi menciptakan suasana sakral yang 

mendalam. Dalam dakwah, elemen-elemen ini dapat digunakan untuk menciptakan suasana 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   113 
 
 

 
 

yang mendukung penyampaian pesan-pesan spiritual . Irama rebana yang mengiringi gerakan 

menambah elemen auditori dalam komunikasi non-verbal, membantu audiens mencapai 

keadaan spiritual yang lebih baik sebelum mendengarkan dakwah. 

Penutupan ritual dengan berdiri bersama dan bersalaman menunjukkan solidaritas dan 

kesatuan dalam iman. Ini adalah nilai penting dalam dakwah yang mengajarkan kebersamaan 

dan persaudaraan dalam Islam . Mengajarkan nilai-nilai ini dalam dakwah 

dapat memperkuat ikatan sosial dan spiritual di antara umat, menciptakan komunitas 

yang lebih solid dan saling mendukung. 

Melalui pemahaman dan penerapan komunikasi non-verbal dalam tradisi ratib taji besi, 

dakwah Islam dapat disampaikan dengan lebih efektif. Setiap gerakan, alat, dan elemen dalam 

tradisi ini memiliki makna simbolis yang mendalam, menyampaikan pesan-pesan spiritual dan 

nilai-nilai keagamaan dengan cara yang lebih menyentuh hati audiens . Penelitian lebih lanjut 

dapat mengeksplorasi bagaimana elemen-elemen ini dapat diterapkan dalam dakwah untuk 

memperkaya metode penyampaian pesan-pesan Islam, menjadikan dakwah lebih relevan dan 

bermakna dalam konteks budaya lokal. 

 

Pembahasan 

Komunikasi non-verbal merujuk pada bentuk komunikasi yang tidak melibatkan kata-

kata, melainkan ekspresi wajah, gerakan tubuh, sikap, dan aspek non-verbal lainnya. Bentuk 

komunikasi ini sering kali lebih kuat dan dapat menyampaikan perasaan yang lebih dalam 

dibandingkan komunikasi verbal. Ekspresi wajah, misalnya, mampu menampilkan berbagai 

emosi seperti kebahagiaan, kesedihan, dan kemarahan tanpa kata-kata. Ekspresi wajah 

umumnya dikenali secara universal, meskipun ada variasi budaya dalam cara mengungkapkan 

emosi tertentu.15 

Gerakan tubuh atau kinesik juga merupakan elemen penting dalam komunikasi non-

verbal. Gerakan tubuh mencakup semua pergerakan anggota tubuh, seperti tangan, lengan, 

dan kaki, yang dapat mengekspresikan sikap atau menunjukkan perhatian. Misalnya, 

melambaikan tangan bisa diartikan sebagai salam atau perpisahan, sementara mengangguk 

sering kali menandakan persetujuan atau pemahaman. Gerakan tubuh juga dapat 

menunjukkan tingkat kepercayaan diri seseorang.16 

 
15 Suhartono, Komunikasi Nonverbal: Teori Dan Praktik (Jakarta: Raja Grafino Persada, 2011). 
16 Pradana, Ekspresi Wajah Dalam Komunikasi Interpersonal (: , 2014), Hlm. 89-102 (Jakarta: Universitas 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   114 
 
 

 
 

Kontak mata adalah bentuk komunikasi non-verbal yang signifikan karena dapat 

menandakan perhatian, minat, dan kejujuran. Dalam banyak budaya, menatap mata seseorang 

saat berbicara dianggap sebagai tanda penghargaan dan keterhubungan. Namun, durasi dan 

intensitas kontak mata dapat bervariasi tergantung pada norma budaya dan konteks sosial. 

Kontak mata yang tepat dapat memperkuat pesan verbal dan membangun hubungan yang 

lebih baik.17 

Postur dan sikap tubuh mencerminkan sikap, status, dan hubungan antar individu. 

Misalnya, berdiri tegak dengan bahu terbuka biasanya menunjukkan kepercayaan diri, 

sementara membungkuk dengan bahu merapat dapat menandakan ketidaknyamanan atau 

ketidakpercayaan diri. Postur tubuh juga dapat mencerminkan hierarki kekuasaan dalam 

interaksi sosial18. Oleh karena itu, postur tubuh sering kali digunakan untuk mengomunikasikan 

pesan non-verbal yang mendalam. 

Proksemik, atau studi tentang penggunaan ruang dalam interaksi sosial, juga merupakan 

elemen penting dari komunikasi non-verbal. Jarak interpersonal yang dijaga antara individu 

dapat menunjukkan tingkat kedekatan, kekuasaan, atau konflik. Sebagai contoh, orang yang 

dekat secara emosional biasanya berdiri lebih dekat, sementara orang yang merasa tidak 

nyaman mungkin menjaga jarak lebih jauh.19 Proksemik membantu kita memahami bagaimana 

ruang mempengaruhi komunikasi. 

Paralinguistik mencakup aspek vokal komunikasi non-verbal, seperti intonasi, kecepatan 

bicara, dan volume suara. Elemen ini dapat memberikan konteks tambahan pada pesan verbal, 

seperti menunjukkan kegembiraan, kemarahan, atau kesedihan melalui nada suara. 

Paralinguistik sangat penting dalam komunikasi karena dapat mengubah makna dari kata-kata 

yang diucapkan.20 Dengan demikian, pemahaman terhadap paralinguistik dapat meningkatkan 

efektivitas komunikasi. 

Sentuhan adalah bentuk komunikasi non-verbal yang sangat kuat dan dapat 

menyampaikan berbagai pesan emosional, seperti kenyamanan, dukungan, atau kasih sayang. 

 
Indonesia Press, 2014) hal 89-102 

17 Syamsuddin, Gerakan Tubuh Dan Maknanya Dalam Interaksi Sosial (Jakarta: Penerbit Andi, 2016) hal 34-
35 

18 Postur Tubuh dan Keterbacaan dalam Komunikasi, Sulaiman (Jakarta: Graha Ilmu, 2020) hal 78-90 
19 Hartati, Proksemik Dalam Interaksi Sosial: Studi Kasus Dan Teori (Jawa Barat: Mitra Wacana Media, 2015) 

hal 12-25 
20 Setiawan, Paralinguistik Dalam Komunikasi Verbal Dan Nonverbal (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 

2018). 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   115 
 
 

 
 

Namun, interpretasi sentuhan sangat bergantung pada budaya, situasi, dan hubungan antara 

individu. Sentuhan yang sesuai dapat memperkuat hubungan interpersonal dan 

menyampaikan empati yang mendalam.21 Sentuhan juga berperan dalam mengkomunikasikan 

rasa hormat dan kehangatan.  

Komunikasi non-verbal sering kali memberikan konteks atau nuansa tambahan pada 

komunikasi verbal. Misalnya, nada suara dan ekspresi wajah dapat mengubah makna kalimat 

yang sama secara drastis. Dalam konteks dakwah, komunikasi non-verbal dapat memperkuat 

pesan-pesan keagamaan dan menunjukkan keikhlasan dari penyampai pesan.22 Hal ini 

menunjukkan betapa pentingnya elemen non-verbal dalam komunikasi yang efektif. 

Penelitian menunjukkan bahwa komunikasi non-verbal dapat memiliki dampak yang 

lebih besar daripada komunikasi verbal dalam beberapa situasi. Misalnya, Albert Mehrabian 

menemukan bahwa dalam komunikasi tatap muka, sebagian besar pesan disampaikan melalui 

elemen non-verbal, seperti ekspresi wajah dan intonasi suara23. Ini menegaskan pentingnya 

memperhatikan elemen non-verbal dalam setiap interaksi. 

 

Potret Kesultanan Tidore dan Ruang Lingkup Tradisi Islam 

Kesultanan Tidore, sejak abad 16-17 M, berkembang hingga pada masa hegemoni 

kolonial abad 18-19 M, menjadi salah satu pilar dari empat pilar peradaban dan kekuasaan 

Islam di wilayah Kepulauan Maluku.24 Dalam hikayat Dinasti Tang (618-906) disebutkan 

eksistensi suatu kawasan yang digunakan untuk menentukan arah daerah Ho- ling (Kaling) 

yang terletak di sebelah baratnya. Kawasan ini bernama "Mi-li-ki," yang diperkirakan sebagai 

sebutan untuk Maluku. Penulis-penulis Cina dari zaman Dinasti Tang, yang menyebutnya 

sebagai "Mi-li-ki," tidak dapat memastikan lokasi sesungguhnya kawasan yang ditunjuk 

dengan nama tersebut. Pada masa kemudian barulah diketahui bahwa yang dimaksudkan 

dengan "Mi-li-ki" itu adalah gugusan pulau- pulau Ternate, Tidore, Makian, Bacan dan Moti.25 

Diantara empat pilar peradaban di kepulauan Maluku, Ternate dan Tidore merupakan 

dua pilar yang paling berkembang karena, perluasan kekuasaan keduanya melebar ke wilayah-

wilayah lain sebagai daerah ekspansi atau wilayah-wilayah vasal dari dua pusat kekuasaan 

 
21 Anwar, Komunikasi Nonverbal Dalam Konteks Dakwah (Jakarta: Kencana, 2020). 
22 Yusuf, Teori Dan Praktik Komunikasi Nonverbal (Jakarta: Penerbit Erlangga, 2013). 
23 Ibid. 
24 Rusdiyanto, “ Kesultanan Ternate Dan Tidore,” Institut Agama Islam Negeri (IAIN) Manado 3 (2018) hal 

74 
25 Ibid. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   116 
 
 

 
 

Islam itu. Tidore sudah disebutkan sebagai wilayah yang besar, dengan 2000 penduduk, 200 

diantaranya sudah menganut Islam pada masa Raja Almancor dan membawahi setidaknya 

Pulau Makian dan catatan sejarah juga disebut pada abad 16-17, Tidore bahkan sudah 

meluaskan pengaruhnya hingga ke wilayah Papua. Tidore memengaruhi hubungan Maluku 

dan Kepulauan Papua, yang diperantarai oleh bahasa Melayu karena pada tahun 1600-an 

bahasa Melayu sudah digunakan sebagai bahasa perdagangan.26 

Kesultanan Tidore, dipahami pula sebagai pusat kekuasaan yang melakukan ekspansi 

kekuasaan, menyebarkan Islam dan membangun jaringan niaga dengan wilayah-wilayah 

lainnya di Kepulauan Maluku. Kesultanan Tidore yang selama ini dipahami sebagai wilayah 

pengaruh Islam di Pulau Tidore, namun Kesultanan Tidore yang menjadi pusat kekuasaan 

Islam dan pengaruhnya menyebar ke wilayah lainnya baik di Kepulauan Maluku maupun di 

wilayah Papua.27 

Sahajati merupakan saudara Mayshur Malamo, raja pertama kerajaan Ternate. Mereka 

adalah putra dari Ja’far Shadiq. Sebagaimana Masyhur Malamo, tidak ada keterangan yang 

menyebutkan bahwa Sahajati menganut agama Islam. Berbagai sumber justru menyebutkan 

bahwa raja Ciriati atau Ciriliyati-lah yang pertama kali masuk Islam, sedangkan pendahulunya 

secara turun-temurun menganut kepercayaan yang dikenal dengan Symman yaitu memuja 

roh-roh leluhur nenek moyang mereka. Raja Ciriliyati setelah masuk Islam diberi gelar Sultan 

Jamaluddin. Keislaman raja ini mempercepat proses islamsasi di kalangan rakyat Tidore, dan 

juga didukung oleh aktivas internal kerajaan yang lebih difokuskan untuk membangun 

madrasah-madrasah dan masjid- masjid sebagai sarana pendidikan dan ibadah rakyat.28 

Setelah Sultan Jamaluddin wafat, jabatannya sebagai sultan Tidore digantikan oleh putra 

sulungnya, yaitu sultan Mansyur (1512-1526). Pada masa ini, Tidore kedatangan orang 

Spanyol, dan diterima oleh Sultan Mansyur. Rombongan Spanyol ini memberi hadiah kepada 

sultan berupa:jubah, kursi Eropa, kain linen halus, sutra brokat, beberapa potong kain India 

yang dibordir dengan emas dan perak, berbagai rantai kalung dan manik-manik, tiga cermin 

besar, cangkir minum, sejumlah gunting, sisir, pisau serta berbagai benda berharga lainnya. 

Sultan Mansyur pun menyambut dengan senang hati, bahkan ia bilang kepada orang-orang 

Spanyol untuk menganggap Tidore sebagai wilayahnya sendiri. Hubungan yang erat ini, 

 
26 Ibid. 
27 Ibid. 
28 Ibid. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   117 
 
 

 
 

membuat orang-orang Portugis marah, yang akhirnya  mereka  yang  berkedudukan  di  

Ternate  pada  tahun  1524  melakuk penyerangan terhadap kesultanan Tidore, tujuannya 

untuk merebut Tidore dari pengaruh Spanyol.29 

Pada masa ini terjadi beberapa kali peperangan dengan Portugis dan Ternate yang 

berakhir dengan perjanjian damai berisi dua pasal pokok yakni, Semua rempah-rempah hanya 

boleh dijual kepada Portugis dengan harga yang sama yang dibayarkan Portugis kepada 

Ternate. Portugis akan menarik armadanya dari Tidore.30 Pasca meninggalnya Sultan 

Amiruddin Iskandar Zulkarnain pada tahun 1547 terjadi masa transisi dimana terdapat tiga 

orang Sultan, yaitu Kie Mansur, Iskandar Sani, dan Gapi Baguna. Barulah pada tahun 1657 

Sultan Saifuddin dilantik dan berkuasa sampai dengan tahun 1689, sultan Saifudidin 

merupakan salah salah satu Sultan Tidore yang berhasil membawa kemajuan di Tidore, dan 

membawa Tidore disegani. Barulah satu abad kemudian, kesultanan Tidore diperhitungkan 

kembali dalam sejarah Nusantara, ketika Sultan Nuku (Jamaluddin) dari Tidore bangkit 

melawan Belanda, perlawanan ini mengakibatkan Sultan ditangkap oleh Belanda beserta 

keluarganya pada tahun 1780 M lalu dibuang ke Batavia dan kemudian ke Sri Langka.31 

Sultan Nuku ini wafat dalam pembuangan di Sri Langka. Sebagaimana yang terjadi pada 

kesultanan Ternate, campur tangan asing, khusunya Belanda terhadap urusan internal 

kekuasaan, membuat rakyat Tidore tidak senang, sehingga pada tahun 1983, rakyat Tidore 

menyerbu Istana Tidore. Tidore bangkit kembali pada masa Sultan Kaicil Nuku yang mendapat 

gelar kehormatan “Sri Maha Tuan Sultan Syaidul Jihad Amiruddin Syaifuddin Syah Muhammad 

El Mabus Kaicil Paparangan Jou Barakati”, pada masa ini wilayah kekuasaan Tidore sampai di 

Papuan bagian Barat, kepualauan Kei, kepulauan Aru, bahkan sampai di kepulauan Pasifik. 

Tahun 14 November 1805 Sultan Kaicil Nuku wafat dalam usia 67 tahun, sultan-sultan 

penerusnya sering terlibat konflik dalam memperebutkan kekuasaan, hal itu diperparah 

dengan adanya intervensi Belanda dalam setiap proses peralihan kepemimpinan di Kesultanan 

Tidore.32 

1. Tradisi-Tradisi yang Berkembang di Kota Tidore Kepulauan 

Tradisi adalah sesuatu yang timbul dalam proses yang lama, disepakati bersama secara 

kelompok, mempunyai nilai sejarah, spritual, moral, seni, mitos, kearifan lokal, dan sebagainya. 

 
29 Ibid. 
30 Ibid. 
31 Ibid. 
32 Ibid. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   118 
 
 

 
 

Menurut masayarakat setempat, bahwa adat dan tradisi perlu dilestarikan dalam kehidupan 

sehari-hari karena menjadi perekat masyarakat. setiap masyarakat memiliki tradisi yang 

hidup (living tradition) yang dihayati dan dilaksanakan dari satu generasi ke generasi 

selanjutnya. Tradisi yang hidup itu merupakan perilaku berpola yang menjadi kesepakatan 

bersama di masa lalu yang berlanjut hingga masa kini. Masyarakat Kesultanan Tidore adalah 

masyarakat yang masih menjunjung tinggi warisan leluhurnya. Tradisi-tradisi yang 

dilaksanakan karena dianggap memiliki hubungan dengan kehidupan sosial dan budaya 

mereka.33 Adapun Tradisi yang masih berkembang di Kota Tidore Kepulauan yaitu : 

a. Tradisi Dama Nyili nyili 

Tradisi Dama Nyili-Nyili adalah tradisi berkeliling masyarakat Kesultanan Tidore dengan 

membawa dama (obor) dan paji (bendera) dengan mengunjungi wilayah-wilayah atau daerah-

daerah kesultanan Tidore. Proses ritual Dama Nyili- Nyili diawali dengan sogoroho gunyihi 

(membersihkan tempat) yang digunakan sebagai tempat berlangsungnya ritual. kemudian 

dilanjutkan dengan Ratib Taji Besi (dabus). Setelah prosesi tersebut dilanjutkan dengan 

upacara Kota Paji (pelepasan bendera) dan Dama. Upacara pelepasan Dama dan Paji diarak 

secara bergantian dari Soa ke Soa menuju Kadato Kie atau Keraton Kesultanan Tidore yang 

berkedudukan di Soasio. Nilai-nilai dalam tradisi Dama Nyili antara lain nilai-nilai religius dan 

persatuan. Nilai religius bermakna bahwa selalu mendekatkan diri kepada Allah SWT dan 

memohon kepada-NYA agar dijauhkan dari musibah.34 

Sedangkan Nilai Persatuan bermakna bahwa keberagaman merupakan kodrat yang patut 

disyukuri. Dalam kehidupan bermasyarakat, perbedaan baik itu suku, agama, ras atau 

golongan menjadi kekuatan dalam menjaga persatuan dan kesatuan bangsa. Tardisi Dama 

Nyili-nyili dilestarikan dalam kehidupan masyarakat Kesultanan Tidore sejak perayaan hari 

ulang tahun Tidore yang ke-901, dalam rangka Festival Tidore. Tradisi tersebut diyakini bahwa 

setiap pesan dan ritual memimiki makna yang mendalam.35 

b. Tradisi Ratib Taji Besi 

Masyarakat Kesultanan Tidore menyebut Dabus atau Badabus sebagai Ratib Taji Besi yang 

dilaksanakan sebagai ritus kekuatan dan kekebalan tubuh dalam ilmu kebatinan mereka. 

Sebenarnya Ratib Taji Besi ini pada awalnya merupakan ritual kebatinan, yang kemudian 

 
33 Sidik Dero Siokona, Jamin Safi Farida Yusuf, Tradisi Dama Nyili-Nyili Dalam Kesultanan Tidore (n.d.). 
34 Ibid. 
35 Ibid. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   119 
 
 

 
 

dikembangkan menjadi karya seni beladiri. yang diiringi dengan pembacaan ayat-ayat Al-

Qur’an dan puji-pujian kepada Allah dan Rasul, serta tabuhan rebana, dan Ratib taji besi 

merupakan bagian dari dzikrullah atau mendoakan keselamatan dan kesejahteraan Sultan, 

Boki (permaisuri), bobato, dan rakyat di Kesultanan Tidore. 

Properti utama yang digunakan dalam ritual ini adalah sepotong besi tajam yang ukuranya 

di sesuaikan, dan pada salah satu ujungnya di pasang kayu dan rantai untuk pemberat. Setiap 

unjung besi nantinya di gunakan untuk menusuk dada para pemain debus. Akan di asah 

setajam mungkin dan pemberat dari kayu dan rantai besi ini akan berfungsi untuk memberi 

kekuatan dorongan di saat besi di ayunkan ke dada. Besi tersebut sebelumnya telah dibacakan 

doa terlebih dahulu. Selain itu, alat-alat yang harus disiapkan adalah tempat pembakaran dupa, 

mangkuk putih yang berisi air sebagai simbol kesucian, kitab amalan (Lefo) yakni manuskrip 

yang di tulis dengan tangan, dan kebanyakan berisi ajaran Islam dalam tingkatan syariat, 

tharikat, hakikat, dan marifat, dan Bantal. Selain itu ada sarabati minuman yang terbuat dari 

jeruk nipis,jahe,dan gula merah. 

Pemimpin utama Badabus yakni Jou Guru yang disebut Syeh adalah guru mursid sebagai 

tokoh yang memiliki kemampuan dalam bidang ilmu-ilmu agama terutama tingkat 

penguasaan ilmu Thariqat yang sempurna. Setelah lantunan zikir ini selesai syech 

membacakan syair-syair yang mengandung nasihat. Selesai berzikir dan sebagainya, Syech dan 

para jamaah berdiri dan Syech bermunajjah kepada auliya yang bersangkutan sesuai dengan 

niat dan hajatan, mengucapkan kalimat dzikir di sertai dengan lantunan rabana yang di sebut 

mengantar Syech karena pada awal upacara menghadirkan roh para Syech, maka pada akhir 

kegiatan mengantarkan kembali. Kemudian Syech membacakan ayat Qur’an untuk 

mendapatkan hidayah dari sang Khalid.36 

c. Tradisi Selai Jin 

Salai Jin adalah tarian khas Tidore, “Salai” berarti berjoget dan Jin adalah makhluk halus, 

masyarakat Kesultanan Tidore percaya bahwa Jin itu adalah Jin baik yang diperintahkan oleh 

Allah swt. Tarian ini mempunyai nilai sakral atau magis yang sangat kental. Pelaksanaan ritual 

Salai Jin dilakukan untuk mewujudkan rasa syukur dan kebahagian atas keberhasilan 

penyembuhan seseorang dari sakit parah. Para jin dihubungkan dengan perantara yaitu 

manusia sebagai penari dalam ritual, dimana penari-penari tersebut ada perempuan dan laki-

 
36 Umi Hidayat, “Warisan Budaya Takbenda Tidore Maluku Utara,” Kebudayaan.Kemdikbud.Go.Id, 2015. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   120 
 
 

 
 

laki. Mereka akan mengikuti musik dari arebabu. Pemimpin tarian awalnya membacakan 

mantra untuk memanggil Roh halus, Jin-Jin itu akan datang dan masuk kedalam tubuh para 

penari. Jin awalnya masuk kedalam tubuh Pemimin ritual, Jin ini disebut Jin Bajinu. Jin itu 

sendiri tidak bisa diganti, dengan kata lain jin itu adalah turun temurun dari nenek moyang 

mereka masing-masing. 

Pelaksanaan ritual ini tergantung niat dan kemana sasarannya. Waktu pelaksanaan tarian 

ini berbeda di beberapa kelurahan di Tidore, ada yang dilakukan semalam suntuk, 3 hari, 5 hari 

dan bahkan ada yang 7 hari berturut. Selama ritual semua penari- penari mendengarkan musik 

dari tifa (alat musik Maluku Utara), ada beberapa penari laki-laki yang memegang Parang 

sambil berlari dan berjalan dengan mengunyah sekapur sirih dan pinang secara terus menerus 

dan pada saatnya akan terlihat di beberapa penari ada yang kesirupan kemudian 

mengeluarkan kata-kata yang mereka sendiri tidak mengeri (bahasa jin), bahasa Jin ini bisa 

dimengerti oleh sang pemimpin ritual.37 

 

PENUTUP 

Simpulan 

 Tradisi ratib taji besi adalah contoh yang kaya akan komunikasi non-verbal dalam konteks 

keagamaan dan budaya. Setiap gerakan, alat, dan bunyi dalam ritual ini memiliki makna 

simbolis yang mendalam, menyampaikan pesan-pesan spiritual dan nilai-nilai keagamaan 

kepada pelaku dan penonton. Melalui gerakan tubuh, penggunaan alat, dan elemen auditori, 

tradisi ini tidak hanya memperkuat iman dan kepercayaan pelaku tetapi juga menghubungkan 

mereka dengan komunitas dan kekuatan Ilahi yang mereka yakini. 

Komunikasi non-verbal dalam tradisi ratib taji besi mencerminkan nilai-nilai keberanian, 

keyakinan, kesucian, dan penghormatan. Tradisi ini memperlihatkan bagaimana masyarakat 

Kesultanan Tidore menggabungkan kepercayaan lokal dengan nilai-nilai Islam, menciptakan 

ritual yang kaya akan makna dan simbolisme. Penelitian ini menunjukkan bahwa komunikasi 

dakwah secara non-verbal memainkan peran penting dalam mempertahankan dan 

menyampaikan nilai-nilai budaya dan spiritual dalam tradisi ratib taji besi. 

 

 

 
37 “Santi Pelu,” Blogspot.Com/Asal-Usul-Negeri-Tidore.Html, 2022. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   121 
 
 

 
 

Saran 

Berdasarkan hasil penelitian ini, disarankan agar penelitian selanjutnya dapat 

memperluas jumlah dan cakupan sampel serta menambahkan variabel lain yang relevan guna 

memperoleh hasil yang lebih komprehensif. Selain itu, penggunaan metode penelitian yang 

berbeda maupun pendekatan analisis yang lebih mendalam diharapkan dapat memberikan 

perspektif baru terhadap permasalahan yang dikaji. Hasil penelitian ini juga diharapkan dapat 

menjadi referensi bagi peneliti selanjutnya serta bahan pertimbangan bagi praktisi dan 

pemangku kebijakan dalam pengambilan keputusan sesuai dengan bidang terkait. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   122 
 
 

 
 

 

 
DAFTAR PUSTAKA 

 

Abdul Muis Andi. Komunikasi Islami. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2001. 

Amrullah Ahmad. Dakwah Dan Perubahan Sosial (Jakarta. ), 14. Jakarta: PLP2M , 1985. 

Anwar. Komunikasi Nonverbal Dalam Konteks Dakwah . Jakarta: Kencana, 2020. 

Blogspot.Com/Asal-Usul-Negeri-Tidore.Html. “Santi Pelu.” 2022. 

Djalal, Oleh Ajid, Jetty E T Mawara, and Mahyudin Damis. TRADISI BADABUS (RATIB TAJI 
BESI) PADA MASYARAKAT KELURAHAN TUGUWAJI KECAMATAN TIDORE KOTA 
TIDORE KEPULAUAN. Vol. 16. no. 3. 2023. 

Farida Yusuf, Sidik Dero Siokona, Jamin Safi. Tradisi Dama Nyili-Nyili Dalam Kesultanan 
Tidore. n.d. 

Hafied Cangra. Pengantar Ilmu Komunikasi. Jakarta: Raja Grafindo Persada, 1998. 

Hartati. Proksemik Dalam Interaksi Sosial: Studi Kasus Dan Teori. Jawa Barat: Mitra 
Wacana Media, 2015. 

J.Moleong, Lexy. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 
2014. 

M. Agung Djafar. “Pembacaan Qs. Ar-Ra’d [13]: 28 Pada Tradisi Ratib Taji Besi "Kajian 
Living Qur’an Di Masyarakat Kota Tidore Kepulauan.” IAIN Ternate, 2023. 

M. Sakti Garwan. Living Islam Di Ternate Dan Tidore: Lokalitas Islam Yang Terjaga. 
Bogor: Guepedia, 2022. 

Mohd. Yusof Hussain. Dua Lima Soal Jawab Mengenai Komunikasi Islam, Dalam Zulkiple 
Abd Ghani, Islam, Komunikasi Dan Teknologi Maklumat . Selangor: Utusan 
Publications & Distributors SDN BHD, 2001. 

Postur Tubuh dan Keterbacaan dalam Komunikasi. Sulaiman. Jakarta: Graha Ilmu, 2020. 

Pradana. Ekspresi Wajah Dalam Komunikasi Interpersonal (: , 2014), Hlm. 89-102. 
Jakarta: Universitas Indonesia Press, 2014. 

Prasetya Wirawan. Logika Dan Prosedur Penelitian . Jakarta: CV Infomedika, 2000. 

Rusdiyanto. “ Kesultanan Ternate Dan Tidore.” Institut Agama Islam Negeri (IAIN) 
Manado 3 (2018): 74. 

Setiawan. Paralinguistik Dalam Komunikasi Verbal Dan Nonverbal . Jakarta: Gramedia 
Pustaka Utama, 2018. 

Suhartono. Komunikasi Nonverbal: Teori Dan Praktik . Jakarta: Raja Grafino Persada, 
2011. 



 
Institut Agama Islam Sunan Kalijogo Malang 

P-ISSN: 2721-964X / E-ISSN: 2721-9631 
Volume 7 Nomor 1 Januari 2025 

 

 
   123 
 
 

 
 

 

Sukandi. Penelitian Subjek Penelitian (Yogyakarta: , 1995), 7-8. Yogyakarta: Lembaga 
Penelitian IKIP Yogyakarta, 1995. 

Sutrisno Hadi. Metodologi Reasearch Jilid I . Yogyakarta: Andi Offset, 2004. 

Syamsuddin. Gerakan Tubuh Dan Maknanya Dalam Interaksi Sosial. Jakarta: Penerbit Andi, 
2016. 

Umi Hidayat. “Warisan Budaya Takbenda Tidore Maluku Utara.” Kebudayaan.Kemdikbud.Go.Id, 
2015. 

Yusuf. Teori Dan Praktik Komunikasi Nonverbal . Jakarta: Penerbit Erlangga, 2013. 

Zainuddin, Oleh M, and Ma Nip. SYEIKH ABDUL QADIR AL-JAILANI TOKOH SUFI KHARISMATIK 
DALAM PERSAUDARAAN TAREKAT. 2002. 

  


